
Σοσιαλισμός ή βαρβαρότητα 

  

Τεύχος 1ο, Ιανουάριος, 2024 
 



Ζητήματα Μαρξισμού, τεύχος
 

  
Διευθύνεται από Συντακτική Επιτροπή

Αρχισυντάκτης: Αντώνης Ε. Χαριστός
Συντάκτες: Χρήστος Μιάμης
Λουκάς Αναγνωστόπουλος, Νίκος Καψιάνης, Φά
Βέρα Ξηρόπητα, Ειρήν
  

Φιλολογική επιμέλεια & ε
  

Σχεδιασμός & επιμέλεια εξωφύλλου: Στράτος Τζαμπαλάτης
  

ISSN: 2945-1949 
  

Εκδόσεις Γράφημα, Θεσσαλονίκη, Εξα
Επικοινωνία: antonisg10@yahoo.com

  

 

 

 
Τα «ζητήματα μαρξισμού» αποτελ

και αρχειακής αναφοράς, με στόχο την ανάπτυξη της μαρξιστικής έρευνας 
γύρω από ζητήματα που άπτονται του σύγχρονου εργατικού κινήματος, 
της οικονομικής εξέλιξης και των δομών τής κοινωνικής λειτουργίας με 
γνώμονα την ανατομία τού χρόνου και τού χώρου. Πιστεύοντας ακράδαντα 
πως κάθε τι που βιώνουμε αποτελεί διαλεκτική, όπως και δυναμική, και 
ως εκ τούτου ρευστή, αντανάκλαση όχι μόνο παραγωγικών σχέσεων και 
δυνάμεων, αλλά και της ιστορικής συνέχειας των δομών εξουσίας με νέα
μορφή, προσαρμοσμένη κάθε φορά στις απαιτήσεις των αναγκών που προ
κύπτουν στην οικονομική βάση τού καπιταλιστικού καθεστώτος, επιχει
ρούμε να αναδιατάξουμε τον δοκιμιακό λόγο ως όργανο ώσμωσης των ερ
γατών με τα θεωρητικά ζητήματα της τάξης τους· ζητήμα
τον ρόλο τής συνείδησης, τ
ιδιωτικού χώρου, τού
βάσεων· ζητήματα τα οποία δεν είναι ανεξάρτητα στο ιστορικό βάθος, 
αλλά αποτελούν προέκτασή του σε νέα δ

Για τον σκοπό αυτό
την πολιτική θεωρία, την κοινωνιολογία, την ιστορία, την ψυχανάλυση, το 
δίκαιο, κατασκευάζουμε μία ενότητα λόγου και αναλύσεων, από μαρξι
θέση και άποψη, βασισμένοι σε δημο
περιεχόμενα των οποίων διατηρούν την ουσία και την αξία τους στο «σή
μερα». Επιχειρούμε να διαμορφώσουμε ένα πλαίσιο σύγκλησης απόψεων της 
μαρξιστικής ανάλυσης, δίχως αποκλεισμούς και δογματικές αναφορές. Δεν 
πιστεύουμε στη μία και μοναδική αλήθεια για τον σοσιαλισμό.

Για τη βιομηχανική οργάνωση 
στην Κίνα 

στα χρόνια τής ΜΠΠΕ

 

Η βάση τής διαχείρισης του
τομέα ήταν τα εργοστάσια, τα οποία υπάγοντα
σε δύο τύπους οργανισμών: τα βιομηχανικά 
γραφεία και τις ειδικευμένες εταιρείες. Τα 
πρώτα συντόνιζαν τις παραγωγικές μονάδες με 

Ζητήματα Μαρξισμού, τεύχος 3ο, Σεπτέμβρης, 2024

Αρχείο θεωρητικών αναλύσεων

Διευθύνεται από Συντακτική Επιτροπή 

Αντώνης Ε. Χαριστός 
Χρήστος Μιάμης, Κώστας Λίχνος, Στράτος Τζαμπαλάτης,

Λουκάς Αναγνωστόπουλος, Νίκος Καψιάνης, Φάνης Παπαγεωργίου
Ειρήνη Κουτρουμπά 

 

Φιλολογική επιμέλεια & επιμέλεια έκδοσης: Αντώνης Ε. Χαριστός
 

Σχεδιασμός & επιμέλεια εξωφύλλου: Στράτος Τζαμπαλάτης
 

 
 

Εκδόσεις Γράφημα, Θεσσαλονίκη, Εξαδακτύλου 5  
antonisg10@yahoo.com 

 

Στην αστική κοινωνία ο ρόλος τής Αριστεράς 
είναι ο ρόλος τού κόμματος αντιπολίτευσης. 
Σε κόμμα εξουσίας επιτρέπεται να υψωθεί 

μόνο πάνω στα ερείπια του αστικού κράτους

αρξισμού» αποτελούν συλλογικό εγχείρημα ιστορικής 
και αρχειακής αναφοράς, με στόχο την ανάπτυξη της μαρξιστικής έρευνας 
γύρω από ζητήματα που άπτονται του σύγχρονου εργατικού κινήματος, 
της οικονομικής εξέλιξης και των δομών τής κοινωνικής λειτουργίας με 

μία τού χρόνου και τού χώρου. Πιστεύοντας ακράδαντα 
πως κάθε τι που βιώνουμε αποτελεί διαλεκτική, όπως και δυναμική, και 
ως εκ τούτου ρευστή, αντανάκλαση όχι μόνο παραγωγικών σχέσεων και 

νάμεων, αλλά και της ιστορικής συνέχειας των δομών εξουσίας με νέα
μορφή, προσαρμοσμένη κάθε φορά στις απαιτήσεις των αναγκών που προ
κύπτουν στην οικονομική βάση τού καπιταλιστικού καθεστώτος, επιχει
ρούμε να αναδιατάξουμε τον δοκιμιακό λόγο ως όργανο ώσμωσης των ερ

τών με τα θεωρητικά ζητήματα της τάξης τους· ζητήμα
τον ρόλο τής συνείδησης, τής ταυτότητας, τής γνώσης, το

ύ πολιτιστικού εποικοδομήματος, των οικονομικών 
βάσεων· ζητήματα τα οποία δεν είναι ανεξάρτητα στο ιστορικό βάθος, 
αλλά αποτελούν προέκτασή του σε νέα δεδομένα. 

Για τον σκοπό αυτόν, μέσα από έργα που εντάσσονται στην οικονομία, 
την πολιτική θεωρία, την κοινωνιολογία, την ιστορία, την ψυχανάλυση, το 

καιο, κατασκευάζουμε μία ενότητα λόγου και αναλύσεων, από μαρξι
θέση και άποψη, βασισμένοι σε δημοσιευμένα έργα τού παρελθόντος, τα 
περιεχόμενα των οποίων διατηρούν την ουσία και την αξία τους στο «σή
μερα». Επιχειρούμε να διαμορφώσουμε ένα πλαίσιο σύγκλησης απόψεων της 
μαρξιστικής ανάλυσης, δίχως αποκλεισμούς και δογματικές αναφορές. Δεν 

η μία και μοναδική αλήθεια για τον σοσιαλισμό.
 
 
 
 

Για τη βιομηχανική οργάνωση 
στην Κίνα  

στα χρόνια τής ΜΠΠΕ 
 

Μέρος B΄ 

Η βάση τής διαχείρισης του βιομηχανικού 
τομέα ήταν τα εργοστάσια, τα οποία υπάγονταν 
σε δύο τύπους οργανισμών: τα βιομηχανικά 

φεία και τις ειδικευμένες εταιρείες. Τα 
ντόνιζαν τις παραγωγικές μονάδες με 

ίδιο
ταλ
κ.ά. Από την άλλη πλευρά, οι ειδικευμένες εται
ρείας υπάγονταν στον έλεγχο των βιομηχανικών 
γραφείων με έμφαση στην προμήθεια υλικο
χνικού μηχανισμού στις παραγωγικές μονάδες. 
Οι περισσότερες από τις τελευταίες συνδέονταν 
με τα 
νων εταιρειών. Γραφεία και εταιρείες ασκούσαν 
ενιαία διοίκηση στις επιχειρήσεις, τόσο στο 
οικο

, 2024 

Αρχείο θεωρητικών αναλύσεων

 

 
, Κώστας Λίχνος, Στράτος Τζαμπαλάτης, Ηλίας Κολλιόπουλος,

νης Παπαγεωργίου, Θεόκλητος Μπαμπούρης

 

πιμέλεια έκδοσης: Αντώνης Ε. Χαριστός 
 

Σχεδιασμός & επιμέλεια εξωφύλλου: Στράτος Τζαμπαλάτης 
 

 
 

 
 

 

Στην αστική κοινωνία ο ρόλος τής Αριστεράς 
είναι ο ρόλος τού κόμματος αντιπολίτευσης. 
Σε κόμμα εξουσίας επιτρέπεται να υψωθεί 

μόνο πάνω στα ερείπια του αστικού κράτους

Ρόζα Λούξεμπουργκ

 
 

Για τα «ζητήματα μ

ούν συλλογικό εγχείρημα ιστορικής 
και αρχειακής αναφοράς, με στόχο την ανάπτυξη της μαρξιστικής έρευνας 
γύρω από ζητήματα που άπτονται του σύγχρονου εργατικού κινήματος, 
της οικονομικής εξέλιξης και των δομών τής κοινωνικής λειτουργίας με 

μία τού χρόνου και τού χώρου. Πιστεύοντας ακράδαντα 
πως κάθε τι που βιώνουμε αποτελεί διαλεκτική, όπως και δυναμική, και 
ως εκ τούτου ρευστή, αντανάκλαση όχι μόνο παραγωγικών σχέσεων και 

νάμεων, αλλά και της ιστορικής συνέχειας των δομών εξουσίας με νέα 
μορφή, προσαρμοσμένη κάθε φορά στις απαιτήσεις των αναγκών που προ-
κύπτουν στην οικονομική βάση τού καπιταλιστικού καθεστώτος, επιχει-
ρούμε να αναδιατάξουμε τον δοκιμιακό λόγο ως όργανο ώσμωσης των ερ-

τών με τα θεωρητικά ζητήματα της τάξης τους· ζητήματα που αφορούν 
ς γνώσης, τού δημόσιου και 

πολιτιστικού εποικοδομήματος, των οικονομικών 
βάσεων· ζητήματα τα οποία δεν είναι ανεξάρτητα στο ιστορικό βάθος, 

, μέσα από έργα που εντάσσονται στην οικονομία, 
την πολιτική θεωρία, την κοινωνιολογία, την ιστορία, την ψυχανάλυση, το 

καιο, κατασκευάζουμε μία ενότητα λόγου και αναλύσεων, από μαρξιστική 
σιευμένα έργα τού παρελθόντος, τα 

περιεχόμενα των οποίων διατηρούν την ουσία και την αξία τους στο «σή-
μερα». Επιχειρούμε να διαμορφώσουμε ένα πλαίσιο σύγκλησης απόψεων της 
μαρξιστικής ανάλυσης, δίχως αποκλεισμούς και δογματικές αναφορές. Δεν 

η μία και μοναδική αλήθεια για τον σοσιαλισμό. Εξάλλου, 

ούτε οι κλασικοί θεωρητικοί επεξεργάστηκαν ένα μοντέλο απα
εφαρμογής και νομοτελειακής υιοθέτησης. Εξέτασαν, όμως, εν
επιστημονική τεκμηρίωση και ανάλυση, τις αιτιακές σχέσει
προκύπτουν σειρά μορφολογικών δομών τής κοινωνικής λει
δεικνύοντας την οικονομική βάση ως ουσιαστικό παράγοντα διείσ
ρόλο τής συλλογικής ταυτότητας και συγκρότησης αυτής, κα
και αποτυπώνοντας τις προ

Τα «
διαλόγου, ανταλλαγής θέσεων και απόψεων, ένα όργανο ιστορικής κα
φής και σύνδεσης του χρόνου και του χώρου των γεγονότων, επιδιώ
μέσα από τ
τικών αναφορών και αναλύσεων. Μία περιοδική έκδοση η οποία δια
δωρεάν στα αστικά κέντρα και σε σημεία πολιτικού και πολιτιστικού εν
φέροντος, με πρόθεση να μεταδοθεί από χέρι σε χέρι 
μα στους εργάτες, τους αγρότες, τους φοιτητές, τους διανοούμενους, τους 
αυτοαπασχολούμενους, 
πο το οποίο επιδιώκουμε να αποτελέσει πυλώνα σκέψης και πε
ένα μέσο για την
την αντι
του μαρξισμού, που ποδοπατήθηκαν και υπονομεύτηκαν τόσο βάναυσα.

 

 
 

 
 

 
ίδιο προϊόν όπως σιδηρουργία, μηχανικών, με
ταλλουργία, χημεία, υφαντουργία, χειροτεχνία 
κ.ά. Από την άλλη πλευρά, οι ειδικευμένες εται
ρείας υπάγονταν στον έλεγχο των βιομηχανικών 
γραφείων με έμφαση στην προμήθεια υλικο
χνικού μηχανισμού στις παραγωγικές μονάδες. 
Οι περισσότερες από τις τελευταίες συνδέονταν 
με τα βιομηχανικά γραφεία μέσω των ειδικευ
νων εταιρειών. Γραφεία και εταιρείες ασκούσαν 
ενιαία διοίκηση στις επιχειρήσεις, τόσο στο 
οικονομικό επίπεδο, όσο και στο πολιτικό. Η 

Αρχείο θεωρητικών αναλύσεων 

 

 
Ηλίας Κολλιόπουλος,  

, Θεόκλητος Μπαμπούρης,  

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

Στην αστική κοινωνία ο ρόλος τής Αριστεράς  
είναι ο ρόλος τού κόμματος αντιπολίτευσης.  
Σε κόμμα εξουσίας επιτρέπεται να υψωθεί  

μόνο πάνω στα ερείπια του αστικού κράτους 

Ρόζα Λούξεμπουργκ 

 

μαρξισμού» 

ούτε οι κλασικοί θεωρητικοί επεξεργάστηκαν ένα μοντέλο απα
αρμογής και νομοτελειακής υιοθέτησης. Εξέτασαν, όμως, εν

επιστημονική τεκμηρίωση και ανάλυση, τις αιτιακές σχέσει
προκύπτουν σειρά μορφολογικών δομών τής κοινωνικής λει
δεικνύοντας την οικονομική βάση ως ουσιαστικό παράγοντα διείσ
ρόλο τής συλλογικής ταυτότητας και συγκρότησης αυτής, κα
και αποτυπώνοντας τις προεκτάσεις της στο κοινωνικό σώμα. 

Τα «ζητήματα μαρξισμού» επιχειρούν να διαμορφώσουν ενιαίο πλαίσιο 
λόγου, ανταλλαγής θέσεων και απόψεων, ένα όργανο ιστορικής κα

φής και σύνδεσης του χρόνου και του χώρου των γεγονότων, επιδιώ
μέσα από τα εκάστοτε συμπεράσματα να δημιουργήσουμε ένα πλέγμα θεμα
τικών αναφορών και αναλύσεων. Μία περιοδική έκδοση η οποία δια

ρεάν στα αστικά κέντρα και σε σημεία πολιτικού και πολιτιστικού εν
ροντος, με πρόθεση να μεταδοθεί από χέρι σε χέρι 

μα στους εργάτες, τους αγρότες, τους φοιτητές, τους διανοούμενους, τους 
απασχολούμενους, σε κοινωνικές ομάδες και συλλογικότητες. Ένα έντυ

πο το οποίο επιδιώκουμε να αποτελέσει πυλώνα σκέψης και πε
ένα μέσο για την ανάδυση της τάξης μας ως τάξη
την αντι-πληροφόρηση της ιστορικής μνήμης, για τα θεμελιακά αξιώ
του μαρξισμού, που ποδοπατήθηκαν και υπονομεύτηκαν τόσο βάναυσα.

Σοσιαλισμός ή βαρβαρότητα

 

 
 

προϊόν όπως σιδηρουργία, μηχανικών, με-
υφαντουργία, χειροτεχνία 

κ.ά. Από την άλλη πλευρά, οι ειδικευμένες εται-
ρείας υπάγονταν στον έλεγχο των βιομηχανικών 
γραφείων με έμφαση στην προμήθεια υλικοτε-
χνικού μηχανισμού στις παραγωγικές μονάδες. 
Οι περισσότερες από τις τελευταίες συνδέονταν 

βιομηχανικά γραφεία μέσω των ειδικευμέ-
νων εταιρειών. Γραφεία και εταιρείες ασκούσαν 
ενιαία διοίκηση στις επιχειρήσεις, τόσο στο 

νομικό επίπεδο, όσο και στο πολιτικό. Η 

διοίκηση σχετιζόταν με τον σχεδιασμό, ενώ τα 
γραφεία και οι εταιρείες μεσολαβούσ
συντονισμό και την εφαρμογή τού σχεδίου. Αντί
στοιχα, οι τοπικές αρχές
χειρήσεων
στον σχεδιασμό, τη διαχείριση και την υλο
ση. Αυτού του τύπου η αποκέντρωση επέτρεπε 
την ευλυγισία στ
και κοινοτικών αρχών εντάσσοντας διάφορες πα
ραγωγικές μονάδες σε ένα πλέγμα αλληλε
δρασης. Η διαχείριση στο επίπεδο της επαρχίας, 

 

 

 

  
 

 
 

 
 

 
 

  

Διανέμεται δωρ

ούτε οι κλασικοί θεωρητικοί επεξεργάστηκαν ένα μοντέλο απαρα
αρμογής και νομοτελειακής υιοθέτησης. Εξέτασαν, όμως, ενδελε

επιστημονική τεκμηρίωση και ανάλυση, τις αιτιακές σχέσεις από τις οποίες 
προκύπτουν σειρά μορφολογικών δομών τής κοινωνικής λειτουργίας
δεικνύοντας την οικονομική βάση ως ουσιαστικό παράγοντα διείσδυσης στον 
ρόλο τής συλλογικής ταυτότητας και συγκρότησης αυτής, καταγράφοντας 

εκτάσεις της στο κοινωνικό σώμα.  
αρξισμού» επιχειρούν να διαμορφώσουν ενιαίο πλαίσιο 

λόγου, ανταλλαγής θέσεων και απόψεων, ένα όργανο ιστορικής κα
φής και σύνδεσης του χρόνου και του χώρου των γεγονότων, επιδιώ

α εκάστοτε συμπεράσματα να δημιουργήσουμε ένα πλέγμα θεμα
τικών αναφορών και αναλύσεων. Μία περιοδική έκδοση η οποία δια

ρεάν στα αστικά κέντρα και σε σημεία πολιτικού και πολιτιστικού εν
ροντος, με πρόθεση να μεταδοθεί από χέρι σε χέρι και από στόμα σε στό

μα στους εργάτες, τους αγρότες, τους φοιτητές, τους διανοούμενους, τους 
κοινωνικές ομάδες και συλλογικότητες. Ένα έντυ

πο το οποίο επιδιώκουμε να αποτελέσει πυλώνα σκέψης και περισυλ
ανάδυση της τάξης μας ως τάξης για τον εαυτό της, για 

πληροφόρηση της ιστορικής μνήμης, για τα θεμελιακά αξιώ
του μαρξισμού, που ποδοπατήθηκαν και υπονομεύτηκαν τόσο βάναυσα.

Σοσιαλισμός ή βαρβαρότητα 

Εκ μέρους 
τής Συντακτικής Επιτροπής

διοίκηση σχετιζόταν με τον σχεδιασμό, ενώ τα 
φεία και οι εταιρείες μεσολαβούσαν για τον 

νισμό και την εφαρμογή τού σχεδίου. Αντί
χα, οι τοπικές αρχές, σε κάθε ενότητα επι

ρήσεων, διαδραμάτιζαν αποφασιστικό ρόλο 
στον σχεδιασμό, τη διαχείριση και την υλο
ση. Αυτού του τύπου η αποκέντρωση επέτρεπε 
την ευλυγισία στους χειρισμούς των επαρχιακών 
και κοινοτικών αρχών εντάσσοντας διάφορες πα

γωγικές μονάδες σε ένα πλέγμα αλληλε
δρασης. Η διαχείριση στο επίπεδο της επαρχίας, 

  

   

  

  
  

  
  

  
  

  
  

  

Διανέμεται δωρεάν 

βίαστης 
λεχώς, με 

ς από τις οποίες 
γίας, ανα-

σης στον 
γράφοντας 

αρξισμού» επιχειρούν να διαμορφώσουν ενιαίο πλαίσιο 
λόγου, ανταλλαγής θέσεων και απόψεων, ένα όργανο ιστορικής καταγρα-

φής και σύνδεσης του χρόνου και του χώρου των γεγονότων, επιδιώκοντας 
α εκάστοτε συμπεράσματα να δημιουργήσουμε ένα πλέγμα θεμα-

τικών αναφορών και αναλύσεων. Μία περιοδική έκδοση η οποία διανέμεται 
ρεάν στα αστικά κέντρα και σε σημεία πολιτικού και πολιτιστικού ενδια-

και από στόμα σε στό-
μα στους εργάτες, τους αγρότες, τους φοιτητές, τους διανοούμενους, τους 

κοινωνικές ομάδες και συλλογικότητες. Ένα έντυ-
συλλογής, 

για τον εαυτό της, για 
πληροφόρηση της ιστορικής μνήμης, για τα θεμελιακά αξιώματα 

του μαρξισμού, που ποδοπατήθηκαν και υπονομεύτηκαν τόσο βάναυσα. 

 

Εκ μέρους  
τής Συντακτικής Επιτροπής   

διοίκηση σχετιζόταν με τον σχεδιασμό, ενώ τα 
αν για τον 

νισμό και την εφαρμογή τού σχεδίου. Αντί-
σε κάθε ενότητα επι-

διαδραμάτιζαν αποφασιστικό ρόλο 
στον σχεδιασμό, τη διαχείριση και την υλοποίη-
ση. Αυτού του τύπου η αποκέντρωση επέτρεπε 

ους χειρισμούς των επαρχιακών 
και κοινοτικών αρχών εντάσσοντας διάφορες πα-

γωγικές μονάδες σε ένα πλέγμα αλληλεπί-
δρασης. Η διαχείριση στο επίπεδο της επαρχίας, 



Σοσιαλισμός ή βαρβαρότητα 

αντίστοιχα, επέτρεπε την αυτόνομη βιομηχανική 
ανάπτυξη με την ταυτόχρονη δημιουργία αλλη-
λοσυμπληρούμενων παραγωγικών δομών, συντο-
νίζοντας την πρωτοβουλία από τα κάτω προς τα 
πάνω. Αυτό το σχήμα ανταποκρινόταν στον όρο 
«ενοποιημένο σχέδιο». Η έννοια της «ενοποίη-
σης» υπήρξε πολιτική έννοια και μέσω αυτής 
επικυρωνόταν η πλατιά συμμετοχή των εργαζό-
μενων μαζών στο εκάστοτε σχέδιο ενοποίησης 
των πρωτοβουλιών και της υλοποίησης. Μέσω 
αυτού του σχήματος στόχος ήταν η προτεραιό-
τητα στην πολιτικής, με το να προβάλλεται το 
συμφέρον τού συνόλου έναντι αυτού εκάστοτε 
επιχείρησης· η πρωτοβουλία των μαζών τέθηκε 
σε πρώτο επίπεδο· έπρεπε ο λαός να εκπαιδευτεί 
με τελικό σκοπό να μάθει να βασίζεται στις δι-
κές του δυνάμεις· η γεωργία να θεωρείται η βά-
ση και η βιομηχανία η αναπτυγμένη δομή τής 
εξελικτικής πορείας τής κινέζικης επανάστασης· 
να εφαρμόζεται η γενική γραμμή οικοδόμησης 
του σοσιαλισμού σε όλα τα επίπεδα, με κριτήρια 
την ποσότητα, την ποιότητα, την ταχύτητα ανά-
πτυξης της οικονομίας και κάλυψης των διαρ-
κώς μεγεθυμένων αναγκών των εργαζόμενων 
μαζών, συνδυάζοντας τα επιτεύγματα της επι-
στήμης και της τεχνολογίας με τις παραδοσια-
κές μεθόδους εργασίας και οργάνωσης. Σε αυτό 
το πλαίσιο, στην έναρξη υλοποίησης εκάστοτε 
σχεδίου, λαμβάνονταν υπόψιν οι συγκεκριμένες 
κατευθύνσεις, ποσοτικές και ποιοτικές, με εξει-
δικευμένα σε κάθε επιχείρηση, σε άμεση σχέση 
με τον γενικό πολιτικό προσανατολισμό.  

Με τον όρο «ενοποιημένο σχέδιο» ενσωματώ-
νονταν πολλαπλά πεδία σχεδίων των παραγωγι-
κών μονάδων, με σκοπό την επίτευξη ενός συνό-
λου από διαρθρώσεις που θα κατέληγαν στην 
ανάπτυξη της Κίνας. Αντίστοιχα, υπήρχε το 
«πανεθνικό σχέδιο» στο οποίο δεν περιλαμβάνο-
νταν οι λεπτομέρειες που αντιστοιχούσαν στα 
περιφερειακά και τοπικά σχέδια, μολονότι λάμ-
βανε υπόψιν του τις τοπικές ιδιαιτερότητες κάθε 
περιοχής και τις ανάγκες που η ίδια έθετε ως 
προτεραιότητα. Το «πανεθνικό σχέδιο» αφορού-
σε σειρά προϊόντων, όπως οι βασικές πρώτες 
ύλες, και υπαγόταν απευθείας στην κεντρική κυ-
βέρνηση. Ωστόσο, στο «ενοποιημένο σχέδιο» 
απεικονιζόταν μία βασική αντίληψη: της πάλης 
ενάντια στον διοικητικό συγκεντρωτισμό. Οι 
άμεσοι παραγωγοί να εκπαιδευτούν στον πραγ-
ματικό έλεγχο στα μέσα παραγωγής. Ο έλεγχος 
αυτός καταλήγει φιλολογία όταν τις αποφάσεις 
για τους παραγωγούς τις λαμβάνουν τα όργανα 
των κεντρικών υπηρεσιών, ξεκομμένα από την 
αμεσότητα της παραγωγικής διαδικασίας. Ο 
μηχανισμός προετοιμασίας και οργάνωσης αυ-
τού του τρόπου λειτουργίας καταλήγει σε ένα 
πλαίσιο συνεργασίας με επικεφαλής το Κ. Κ. Κί-
νας, ωστόσο, ακριβώς επειδή δεν είναι μονό-
πλευρος και ενισχύει την εμπιστοσύνη στις δυνά-
μεις τής εργασίας, για τον λόγο αυτόν και γνω-
ρίζει ελάχιστες αντιθέσεις. Είναι μηχανισμός με 

έμφαση στο πολιτικό στοιχείο, καθώς συνδυάζει 
τους πολιτικούς προσανατολισμούς τού Κόμμα-
τος με την πρωτοβουλία των μαζών από τα κά-
τω. Μέσω αυτού κινητοποιείται η εφευρετικότη-
τα και η ενέργεια των εργατικών δυνάμεων και 
αποφεύγεται η σπατάλη αυτών. Έτσι, τα κεντρι-
κά όργανα διαχείρισης παρεμβαίνουν ελάχιστα, 
παρά μόνο ισορροπητικά και σε πανεθνική κλί-
μακα. Το αποτέλεσμα αυτής της προοπτικής εί-
ναι η ανάπτυξη των παραγωγικών δυνάμεων βα-
σισμένη στη συνένωση των εργατών με συνει-
δητή κατεύθυνση τη σοσιαλιστική οικοδόμηση 
μέσα από την αλληλεγγύη και τη συνεργασία. 
Αυτή  η συνεργασία οικοδομείται πάνω σε πολι-
τική και ιδεολογική βάση. Στόχος είναι αυτή η 
συνεργασία να αποτελέσει το αναγκαίο πεδίο 
αναφοράς στο οποίο μελλοντικά θα παραμερι-
στούν οι εμπορευματικές σχέσεις, δίνοντας χώρο 
ανάπτυξης των νέων σοσιαλιστικών σχέσεων. 
Εξάλλου, η γέννηση των τελευταίων είναι συνυ-
φασμένη με την ιδεολογική και πολιτική επανα-
στατικοποίηση των εργατικών δυνάμεων υπό 
την καθοδήγηση του Κ. Κ. Κίνας. Η εργασία 
στην παραγωγή αποκτά, σε αυτόν τον ορίζοντα, 
κοινωνικό χαρακτήρα. «Στο μέτρο που η προ-
ετοιμασία τού σχεδίου γίνεται σε στενή συνεργα-
σία με τους εργάτες και βασίζεται σε προσε-
χτική και συγκεκριμένη εξέταση της κατάστα-
σης, με σκοπό την κατάληξη σε ρεαλιστικά και 
λογικά σχέδια, η εφαρμογή τού σχεδίου δε συ-
ναντάει ουσιαστικά προβλήματα. Άλλωστε, οι 
εργάτες, έχοντας συμμετάσχει στην προετοιμα-
σία κι έχοντας οι ίδιοι καθορίσει τους στόχους 
τού σχεδίου, θεωρούν την εφαρμογή σαν δική 
τους υπόθεση. Γι’ αυτό οι προσπάθειές τους 
στρέφονται στην πραγμάτωση των στόχων που 
προβλέπει το σχέδιο. Όμως, συχνά εμφανίζο-
νται ανισότητες στην ανάπτυξη. Στην πορεία, 
γεννιούνται ορισμένα προβλήματα και δυσκο-
λίες. Κι εδώ η προσπάθεια στρέφεται στο να λύ-
νονται επί τόπου τα προβλήματα και οι δυσκο-
λίες, χάρη στην πρωτοβουλία των εργατών» 
(σελ. 87).  

Οι επαφές και οι συνεννοήσεις μεταξύ των 
παραγωγικών μονάδων δεν πραγματοποιούνται 
μέσα από τα γραφεία των διευθυντικών στελε-
χών. Αντίθετα, χάρη στις άμεσες επαφές των ερ-
γατών των μονάδων αυτών, οι σχέσεις υπερβαί-
νουν την αναγκαιότητα εκπλήρωσης ενός σχε-
δίου και μεταφέρουν την παραγωγική διαδικα-
σία σε ζήτημα κοινωνικής οργάνωσης και λει-
τουργίας, δηλαδή σε ζήτημα της καθημερινότη-
τάς τους. Αυτές οι άμεσες σχέσεις είναι προϊόν 
των σοσιαλιστικών σχέσεων που αναπτύσσονται 
από τα κάτω προς τα πάνω. Ωστόσο, αυτό το 
επίπεδο σχέσεων δε συνεπάγεται ότι μεταξύ των 
μονάδων αυτών υπάρχουν εμπορευματικές σχέ-
σεις. Οι τιμές των προϊόντων καθορίζονται έξω 
από τις παραγωγικές μονάδες, είναι πτυχές τού 
κεντρικού σχεδιασμού εντός τού πλαισίου που 
θέτει το κρατικό εμπόριο. Τα προϊόντα φτάνουν 

στους καταναλωτές με τη μεσολάβηση των 
εμπορικών κρατικών οργάνων. Το ζήτημα των 
τιμών, ωστόσο, δε διαδραματίζει ουσιαστικό ρό-
λο στον σχεδιασμό και αυτό γιατί οι στόχοι τού 
σχεδίου, καθώς και οι στόχοι και το επίπεδο 
ανάπτυξης των ξεχωριστών παραγωγικών μονά-
δων, δεν κυριαρχούνται από όρους νομισμα-
τικούς, με τελική κατάληξη τη μεγιστοποίηση 
του εισοδήματος κάθε μονάδας. Ούτε αυτό, με 
τη σειρά του, συνεπάγεται απουσία υπολογι-
σμών σχετικά με το ύψος τού κόστους κ.λπ. 
Αντίθετα, και σε αυτήν την περίπτωση, οι τιμές 
είναι ζήτημα πολιτικής. Βασική φροντίδα είναι η 
σταθεροποίηση των τιμών και κατ’ επέκταση η 
οικονομική ισορροπία. Οι τιμές οφείλουν να δια-
τηρούνται σταθερές και την ίδια στιγμή οι πα-
ραγωγικές μονάδες να περιορίζουν στο ελάχιστο 
την προσφυγή τους σε νομισματικούς πόρους 
που προέρχονται από τα δημόσια οικονομικά. 
Στόχος, τα κέρδη των επιχειρήσεων να επανατο-
ποθετούνται στην υπηρεσία τής οικονομικής 
ανάπτυξης του συνόλου. Οι τιμές πώλησης κάθε 
βιομηχανικής μονάδας καθορίζονται στη βάση 
τού κόστους. Η τιμή πώλησης προς τα κρατικά 
όργανα εμπορίου ισούται με το μέσο κόστος, 
ενώ σε αυτό προστίθεται κι ένα 15% που κατευ-
θύνεται στην κοινωνική συσσώρευση. Γνώμονας 
αυτής της συνεργασίας είναι η αντίληψη για τη 
σοσιαλιστική συνεργασία, σύμφωνα με την 
οποία κάθε εργοστάσιο είναι υπεύθυνο για το 
προϊόν που παράγει, για τους κατοίκους τής πε-
ριοχής που εδρεύει, για τις επιχειρήσεων και 
τους καταναλωτές στους οποίους απευθύνεται. 
Με το να ενεργούν κατ’ αυτόν τον τρόπο οι πα-
ραγωγικές επιχειρήσεις τοποθετούν πάνω από 
τα συμφέροντα των μονάδων τους τα συμφέρο-
ντα του συνόλου. Εδώ ακριβώς εντοπίζεται η 
κινητήριος δύναμη της προόδου «νέου τύπου». 
Αντί να επιζητείται η αδιάκοπη μεγέθυνση της 
ανταλλακτικής αξίας, των χρηματικών εισπρά-
ξεων και του κέρδους, επιδιώκεται η αύξηση της 
αξίας χρήσης των προϊόντων. Αυτό ακριβώς 
προϋποθέτει ριζικές αλλαγές στις κοινωνικές 
σχέσεις, τόσο στην οικονομική βάση, όσο και 
στο εποικοδόμημα. Αυτές οι αλλαγές ούτε γίνο-
νται αυτόματα, ούτε μηχανικά. Είναι αλλαγές 
που κορυφώνουν μια πορεία ανατροπών στις κοι-
νωνικές ιεραρχήσεις μέσα στις παραγωγικές 
μονάδες που προϋπήρχαν. Είναι αλλαγές με 
υπόβαθρο πολιτικό και ιδεολογικό κι έχουν επα-
ναστατικό χαρακτήρα.  

Σε αυτόν τον χαρακτήρα εντάσσονται μεταβο-
λές στα καθήκοντα της διεύθυνσης και σε αυτά 
της εκτέλεσης. Μολονότι η διάκριση εξακολου-
θεί να υφίσταται, ωστόσο, η διάκριση μεταξύ 
των ατόμων που καταλαμβάνουν αντίστοιχους 
ρόλους εξαφανίζεται. Επρόκειτο για αλλαγές με 
επαναστατικό χαρακτήρα, καθώς στη βάση 
αυτών γίνεται εφικτή η μετάβαση από τη διαχεί-
ριση της μειοψηφίας σε αυτήν της πλειοψηφίας. 
Γίνεται δηλαδή εφικτή η διαχείριση από τις 



Ζητήματα Μαρξισμού, τεύχος
 
μάζες. Πριν τη ΜΠΠΕ τα εργοστάσια του κρα
τικού τομέα διευθύνονταν από την επιτροπή τού 
Κόμματος, ενώ τη διαχείριση των καθημερινών 
θεμάτων την είχε ο διευθυντής των εκάστοτε 
μονάδων παραγωγής. Συνέβαινε συχνά, όμως, 
στο ίδιο πρόσωπο να συμπίπτουν τόσο ο ρόλος 
τού διαχειριστή, όσο και αυτός το
Σε αυτή τη φάση ο ρόλος τού τελευταίου επιλ
γόταν από τη διοίκηση του εργοστασίου· διοί
κηση η οποία αποτελούταν από κομματικά μέλη 
τού εργοστασίου. Στην πράξη, ωστόσο, η σύν
ση της επιτροπής οριζόταν από τα ανώτερα 
κλιμάκια του Κόμματος. Από το 1960 αυτή η 
νοοτροπία δέχτηκε σκληρή κριτική από τον 
πρόεδρο Μάο Τσε Τούνγκ. Στις 22 Μαρτίου 
1960 ο πρόεδρος Μάο Τσε Τούνγκ αντιπαράθεσε 
τον «Χάρτη τού Αντσάν
εμπειρία τού «Μεγάλου 
εμπρός» και τις πρωτοβουλίες των εργατών τού 
μεταλλουργικού συγκροτήματος του Αντσάν. 
Αυτός ο «Χάρτης» εξέφραζε βασικές κατευ
σεις τής νέας σοσιαλιστικής διαχείρισης των 
εργοστασίων. Αντίστοιχα
τής Οκτωβριανής επανάστασης η εφαρμογή τής 
«ΝΕΠ» οδήγησε στην υιοθέτηση μέτρων που 
αναθεωρούσαν τη θέση των κομμουνιστών έναντι 
των ειδικών και του συστήματος των πριμ. Ο Β. 
Ι. Λένιν δε θεωρούσε προλεταριακή μέθοδο το να 
δίνεται διευθυντική θέση και πριμ στους 
κούς. Αντίθετα, αυτή η εξέλιξη ήταν μία ανα
γκαία συνθήκη λόγω των περιστάσεων που συ
νάντησαν μπροστά τους οι μπολσεβίκοι στα 
πλαίσια οικοδόμησης του σοσιαλισμού στη Ρω
σία, της οικοδόμησης νέων κοινωνικών σχέσεων. 
«Είναι βέβαιο πως αυτό το μέτρο δ
χα ένα απλό σταμάτημα 
και περιορισμένο τομέα
στο κεφάλαιο (γιατί κεφάλαιο δεν είναι ένα ποσό 
χρημάτων, είναι συγκεκριμένες κοινωνικές σχέ
σεις). Είναι ένα βήμα προς τα πίσω
κρατική σοσιαλιστική σοβιετική εξουσία
διακήρυξε κι εφάρμοσε από την αρχή την πολι
τική τής εξίσωσης των ψηλών μισθών μ’ αυτούς 
ενός μέσου εργάτη» (σελ. 105). 

Αυτό ήταν ένα αναγκαίο βήμα από το οποίο, 
ωστόσο, η σοβιετική εξουσία δεν έκανε το άλμα 
προς τα εμπρός. Στις θέσεις των ειδικών με 
αστική καταγωγή ήρθαν σταδιακά άτομα εργα
τικής καταγωγής, εντός πάντα των καθιερω
νων σχέσεων διεύθυνσης και εξουσίας. Αυτό σή
μαινε πως το βήμα προς τα πίσω, ως αναγκαιό
τητα, εν τέλει παγιώθηκε και υιοθετήθηκε ως 
βασικό συνθετικό στοιχείο των κοινωνικών σχέ
σεων. Αντίστοιχα, ο Β. Ι. Λένιν έγραφε
μάθουμε να δουλεύουμε, αυτό είναι το καθήκον 
που η εξουσία των Σοβιέτ πρέπει να βάλει σ’ 
όλη την έκταση στον λαό. Η τελευταία λέξη τού 
καπιταλισμού πάνω σ’ αυτό το θέμα, το 
μα Τέϋλορ, συνδυάζει την εκλεπτυσμένη βαρβα
ρότητα της αστικής εκμετάλλευσης με τις πιο 
αξιόλογες κατακτήσεις τής επιστήμης, που αφο

Ζητήματα Μαρξισμού, τεύχος 3ο, Σεπτέμβρης, 2024

μάζες. Πριν τη ΜΠΠΕ τα εργοστάσια του κρα-
τικού τομέα διευθύνονταν από την επιτροπή τού 
Κόμματος, ενώ τη διαχείριση των καθημερινών 
θεμάτων την είχε ο διευθυντής των εκάστοτε 
μονάδων παραγωγής. Συνέβαινε συχνά, όμως, 

ρόσωπο να συμπίπτουν τόσο ο ρόλος 
τού διαχειριστή, όσο και αυτός τού διευθυντή. 
Σε αυτή τη φάση ο ρόλος τού τελευταίου επιλε-

ταν από τη διοίκηση του εργοστασίου· διοί-
κηση η οποία αποτελούταν από κομματικά μέλη 
τού εργοστασίου. Στην πράξη, ωστόσο, η σύνθε-
ση της επιτροπής οριζόταν από τα ανώτερα 
κλιμάκια του Κόμματος. Από το 1960 αυτή η 

τροπία δέχτηκε σκληρή κριτική από τον 
πρόεδρο Μάο Τσε Τούνγκ. Στις 22 Μαρτίου 
1960 ο πρόεδρος Μάο Τσε Τούνγκ αντιπαράθεσε 

Χάρτη τού Αντσάν», βασισμένο στην 
Μεγάλου άλματος προς τα 

και τις πρωτοβουλίες των εργατών τού 
μεταλλουργικού συγκροτήματος του Αντσάν. 

εξέφραζε βασικές κατευθύν-
σοσιαλιστικής διαχείρισης των 

εργοστασίων. Αντίστοιχα, στα πρώτα χρόνια 
κτωβριανής επανάστασης η εφαρμογή τής 

οδήγησε στην υιοθέτηση μέτρων που 
αναθεωρούσαν τη θέση των κομμουνιστών έναντι 
των ειδικών και του συστήματος των πριμ. Ο Β. 
Ι. Λένιν δε θεωρούσε προλεταριακή μέθοδο το να 
δίνεται διευθυντική θέση και πριμ στους ειδι-
κούς. Αντίθετα, αυτή η εξέλιξη ήταν μία ανα-
γκαία συνθήκη λόγω των περιστάσεων που συ-

ντησαν μπροστά τους οι μπολσεβίκοι στα 
σια οικοδόμησης του σοσιαλισμού στη Ρω-

σία, της οικοδόμησης νέων κοινωνικών σχέσεων. 
«Είναι βέβαιο πως αυτό το μέτρο δεν είναι μονά-
χα ένα απλό σταμάτημα –σ’ έναν συγκεκριμένο 
και περιορισμένο τομέα– τής επίθεσης ενάντια 
στο κεφάλαιο (γιατί κεφάλαιο δεν είναι ένα ποσό 
χρημάτων, είναι συγκεκριμένες κοινωνικές σχέ-
σεις). Είναι ένα βήμα προς τα πίσω, που κάνει η 

αλιστική σοβιετική εξουσία, που 
διακήρυξε κι εφάρμοσε από την αρχή την πολι-
τική τής εξίσωσης των ψηλών μισθών μ’ αυτούς 
ενός μέσου εργάτη» (σελ. 105).  

Αυτό ήταν ένα αναγκαίο βήμα από το οποίο, 
σο, η σοβιετική εξουσία δεν έκανε το άλμα 

. Στις θέσεις των ειδικών με 
κή καταγωγή ήρθαν σταδιακά άτομα εργα-

τικής καταγωγής, εντός πάντα των καθιερωμέ-
νων σχέσεων διεύθυνσης και εξουσίας. Αυτό σή-
μαινε πως το βήμα προς τα πίσω, ως αναγκαιό-
τητα, εν τέλει παγιώθηκε και υιοθετήθηκε ως 

συνθετικό στοιχείο των κοινωνικών σχέ-
σεων. Αντίστοιχα, ο Β. Ι. Λένιν έγραφε: «Να 
μάθουμε να δουλεύουμε, αυτό είναι το καθήκον 
που η εξουσία των Σοβιέτ πρέπει να βάλει σ’ 
όλη την έκταση στον λαό. Η τελευταία λέξη τού 

ταλισμού πάνω σ’ αυτό το θέμα, το σύστη-
συνδυάζει την εκλεπτυσμένη βαρβα-

τητα της αστικής εκμετάλλευσης με τις πιο 
αξιόλογες κατακτήσεις τής επιστήμης, που αφο-

ρούν την ανάλυση των μηχανικών κινήσεων στη 
δου
ξιων κινήσεων, την εφαρμογή 
στι
τερων συστημάτων απογραφής κι ελέγχου κ.λπ. 
Η 
θυσία να οικειοποιηθεί σ’ αυτόν τον τομέα τις 
πιο αξιόλογες κατακτήσεις τής επιστήμης και 
τής τεχνολογίας. Θ
ποιή
τύχουμε να συνδυάσουμε την εξουσία των Σο
βιέτ και το σοβιετικό σύστημα διαχείρισης με 
τις πιο πρόσφατες προόδους τού καπιταλισμού» 
(σελ. 106). Για τον Β. Ι. Λένιν το μέτρο αυτό 
ήταν πρ
στι
των πριμ μεγεθύνθηκε στη διάρκεια των πεντά
χρονων σχεδίων. Ο πρόεδρος Μάο Τσε Τούνγκ 
απέρριψε τέτοιες μορφές διαχείρισης. Έθεσε ως 
προτεραιότητα την πολιτική διαχείριση
ποθετ
ξεις τής σοσιαλιστικής οικοδόμησης και όχι 
επιδιώξεις με στενά οικονομικό χαρακτήρα. Με 
αφετηρία τις ομάδες εργατικής διαχείρισης και 
τις επαναστατικές επιτροπές ξεκίνησε η διαδι
κα
διάκρισης ανάμεσα στα καθήκοντα της διεύθυν
σης και στα καθήκοντα της εκτέλεσης της εργα
σίας.  Αυτή η διαδικασία περνά μέσα από την 
ανά
ρι
στη χειρωνακτική 
νε δυνατή χάρη στην πολιτικοποίηση των μαζών 
και την αδιάκοπα αυξανόμενη κυριαρχία τής 
προλεταριακής ηθικής. Έτσι το εργοστάσιο με
τα
γικής δραστηριότητας ως καθρέφτης των κοινω
νι
κός μετασχηματισμός επιτρέπει τη σταδιακή 
εξα
στις επιστημονικές και τεχνικές δραστηριότητες 
από τη μια πλευρά και τις άμεσα παραγωγικές 
δραστηριότητες από την άλλη. Έτσι, 
πρακτικά συνέβη ήταν η εμφάνιση νέων μορφών 
κοινωνικής οργάνωσης της επιστημονικής και 
τεχνικής έρευνας. Οι μορφές αυτής της οργάνω
σης προϋποθέτουν την κινητοποίηση των μαζών, 
κι
κό ρόλο στην πάλη για τ
αγώνα για να κατακτηθούν συλλογικά τα επι
στη

*

 

, 2024 

ρούν την ανάλυση των μηχανικών κινήσεων στη 
δουλειά, την κατάργηση των περιττών κι αδέ
ξιων κινήσεων, την εφαρμογή των πιο ορθολογι
στικών μεθόδων δουλειάς, την εισαγωγική κα
τερων συστημάτων απογραφής κι ελέγχου κ.λπ. 
Η Δημοκρατία των Σοβιέτ οφείλει με κάθε 
θυσία να οικειοποιηθεί σ’ αυτόν τον τομέα τις 
πιο αξιόλογες κατακτήσεις τής επιστήμης και 
τής τεχνολογίας. Θα μπορέσουμε να πραγματο
ποιήσουμε τον σοσιαλισμό στο μέτρο που θα πε
τύχουμε να συνδυάσουμε την εξουσία των Σο
βιέτ και το σοβιετικό σύστημα διαχείρισης με 
τις πιο πρόσφατες προόδους τού καπιταλισμού» 
(σελ. 106). Για τον Β. Ι. Λένιν το μέτρο αυτό 
ήταν προσωρινό, έγινε, ωστόσο, μόνιμο και ορι
στικό. Το σύστημα των κανόνων εργασίας και 
των πριμ μεγεθύνθηκε στη διάρκεια των πεντά
χρονων σχεδίων. Ο πρόεδρος Μάο Τσε Τούνγκ 
απέρριψε τέτοιες μορφές διαχείρισης. Έθεσε ως 
προτεραιότητα την πολιτική διαχείριση
ποθετεί σε πρώτο πλάνο τις πολιτικές επιδιώ
ξεις τής σοσιαλιστικής οικοδόμησης και όχι 
επιδιώξεις με στενά οικονομικό χαρακτήρα. Με 
αφετηρία τις ομάδες εργατικής διαχείρισης και 
τις επαναστατικές επιτροπές ξεκίνησε η διαδι
κασία εξαφάνισης του διαχωρ
διάκρισης ανάμεσα στα καθήκοντα της διεύθυν
σης και στα καθήκοντα της εκτέλεσης της εργα
σίας.  Αυτή η διαδικασία περνά μέσα από την 
ανάπτυξη μορφών εργατικού ελέγχου και διαχεί
ρισης, καθώς και της συμμετοχής των στελεχών 
στη χειρωνακτική εργασία. Αυτή η εξέλιξη έγι
νε δυνατή χάρη στην πολιτικοποίηση των μαζών 
και την αδιάκοπα αυξανόμενη κυριαρχία τής 
προλεταριακής ηθικής. Έτσι το εργοστάσιο με
τατράπηκε σε πολιτική μονάδα και πεδίο ιδεο
γικής δραστηριότητας ως καθρέφτης των κοινω
νικών σχέσεων. Αυτού του είδους ο σοσιαλι
κός μετασχηματισμός επιτρέπει τη σταδιακή 
εξαφάνιση του κοινωνικού διαχωρισμού ανάμεσα 
στις επιστημονικές και τεχνικές δραστηριότητες 
από τη μια πλευρά και τις άμεσα παραγωγικές 
δραστηριότητες από την άλλη. Έτσι, 
πρακτικά συνέβη ήταν η εμφάνιση νέων μορφών 
κοινωνικής οργάνωσης της επιστημονικής και 
τεχνικής έρευνας. Οι μορφές αυτής της οργάνω
σης προϋποθέτουν την κινητοποίηση των μαζών, 
κινητοποίηση η οποία διαδραματίζει καθορι
κό ρόλο στην πάλη για την παραγωγή και στον 
αγώνα για να κατακτηθούν συλλογικά τα επι
στημονικά και τεχνικά επιτεύγματα. 

 
Αντώνης Ε. Χαριστός

* Με αφορμή το έργο τού Σαρλ Μπεττελέμ, «Πο
λιτιστική επανάσταση και βιομηχανική οργά
νωση στην Κίνα», εκδόσεις Γη, Αθήνα, 1975.  

 

 
 

 
 

ρούν την ανάλυση των μηχανικών κινήσεων στη 
λειά, την κατάργηση των περιττών κι αδέ-

των πιο ορθολογι-
κών μεθόδων δουλειάς, την εισαγωγική καλύ-

τερων συστημάτων απογραφής κι ελέγχου κ.λπ. 
οφείλει με κάθε 

θυσία να οικειοποιηθεί σ’ αυτόν τον τομέα τις 
πιο αξιόλογες κατακτήσεις τής επιστήμης και 

α μπορέσουμε να πραγματο-
σουμε τον σοσιαλισμό στο μέτρο που θα πε-

τύχουμε να συνδυάσουμε την εξουσία των Σο-
βιέτ και το σοβιετικό σύστημα διαχείρισης με 
τις πιο πρόσφατες προόδους τού καπιταλισμού» 
(σελ. 106). Για τον Β. Ι. Λένιν το μέτρο αυτό 

οσωρινό, έγινε, ωστόσο, μόνιμο και ορι-
κό. Το σύστημα των κανόνων εργασίας και 

των πριμ μεγεθύνθηκε στη διάρκεια των πεντά-
χρονων σχεδίων. Ο πρόεδρος Μάο Τσε Τούνγκ 
απέρριψε τέτοιες μορφές διαχείρισης. Έθεσε ως 
προτεραιότητα την πολιτική διαχείριση, που το-

σε πρώτο πλάνο τις πολιτικές επιδιώ-
ξεις τής σοσιαλιστικής οικοδόμησης και όχι 
επιδιώξεις με στενά οικονομικό χαρακτήρα. Με 
αφετηρία τις ομάδες εργατικής διαχείρισης και 
τις επαναστατικές επιτροπές ξεκίνησε η διαδι-

σία εξαφάνισης του διαχωρισμού και τής 
διάκρισης ανάμεσα στα καθήκοντα της διεύθυν-
σης και στα καθήκοντα της εκτέλεσης της εργα-
σίας.  Αυτή η διαδικασία περνά μέσα από την 

πτυξη μορφών εργατικού ελέγχου και διαχεί-
σης, καθώς και της συμμετοχής των στελεχών 

εργασία. Αυτή η εξέλιξη έγι-
νε δυνατή χάρη στην πολιτικοποίηση των μαζών 
και την αδιάκοπα αυξανόμενη κυριαρχία τής 
προλεταριακής ηθικής. Έτσι το εργοστάσιο με-

τράπηκε σε πολιτική μονάδα και πεδίο ιδεολο-
γικής δραστηριότητας ως καθρέφτης των κοινω-

ν σχέσεων. Αυτού του είδους ο σοσιαλιστι-
κός μετασχηματισμός επιτρέπει τη σταδιακή 

φάνιση του κοινωνικού διαχωρισμού ανάμεσα 
στις επιστημονικές και τεχνικές δραστηριότητες 
από τη μια πλευρά και τις άμεσα παραγωγικές 
δραστηριότητες από την άλλη. Έτσι, αυτό που 
πρακτικά συνέβη ήταν η εμφάνιση νέων μορφών 
κοινωνικής οργάνωσης της επιστημονικής και 
τεχνικής έρευνας. Οι μορφές αυτής της οργάνω-
σης προϋποθέτουν την κινητοποίηση των μαζών, 

νητοποίηση η οποία διαδραματίζει καθοριστι-
ην παραγωγή και στον 

αγώνα για να κατακτηθούν συλλογικά τα επι-
νικά και τεχνικά επιτεύγματα.  

Αντώνης Ε. Χαριστός 
 

Με αφορμή το έργο τού Σαρλ Μπεττελέμ, «Πο-
λιτιστική επανάσταση και βιομηχανική οργά-
νωση στην Κίνα», εκδόσεις Γη, Αθήνα, 1975.   

 

Σεξουαλικότητα και θρησκεία

Από την Προϊστορία ως τον Μεσαίωνα
 – Η επικράτηση του Χριστιανισμού

Η σεξουαλικότητα αποτελεί αναπόσπαστο 
μέρος τής ζωής το
διαμόρφωση της συνολικής του ταυτότητας. Ως 
βιολογική ορμή
θρώπινη κοινωνική συμπεριφορά, ανακατα
άζεται ιστορικά, αποκτώντας διαφορετικά χαρα
κτηριστικά, αποδεκτούς τρόπους εκδήλωσης και 
κανονικοποιημέν
ζόμενη στα αισθητικά και θεσμικά πλαίσια, που 
περιφράσουν γύρω της οι πολιτισμικές, ιδεολο
κές και κοινωνιολογικές ορίζουσες· σημαίνοντας 
διαφορετικά πράγματα, για διαφορετικούς αν
θρώπους, σε διαφορετικές κοινωνίες και 
σμούς. Ως βασική πτυχή τ
ξης, δεν περιορίζεται στην αμιγώς σεξουαλική 
συμπεριφορά, αλλά διαχέεται σε ολόκληρο τον 
ανθρώπινο ψυχισμό, περιβάλλοντας πολύτροπα 
την ιστορικά κατασκευασμένη συνείδηση των 
ατόμων (και τη διαδικασία αυτ
και οριοθέτησης της ταυτότητάς τους), συμπλε
κόμενη με αντιλήψεις για τη λειτουργία τ
παραγωγής, το βιολογικό φύλο, τους ρόλους που 
κατασκευάζονται με βάση αυτό, τον σεξουαλικό 
προσανατολισμό, τη σαρκική ηδονή, τα πρότυπα 
ομορφιάς, κ.
δόν τις εκφάνσεις τ
τας των ανθρώπων και εκφραζόμενη ποικιλο
πως με σκέψεις, φαντασιώσεις, επιθυμίες, πε
ποιθήσεις, αξίες, καλλιτεχνικές δημιουργίες, 
συλλογικές συμπεριφορές και ρόλους
των οποίων καθορίζεται από παράγοντες βιολο
γικούς, ψυχολογικούς, κοινωνικούς, πολιτισμι
κούς, ηθικούς, ιστορικούς και θρησκευτικούς. 

Από τη στιγμή που οι πρόγονοί μας κατά
ραν να σταθούν όρθιοι και εκκίνησε η διαδικασία 
τού εξανθρωπισμού τους, οδ
από το σύντομο ζωώδες σεξ τ
στο ερωτικό ζευγάρωμα πρόσωπο με πρόσωπο· 
έκτοτε, η αντίληψη περί σεξουαλικότητας δεν 
έπαψε στιγμή να αναθεωρείται, ως αποτέλεσμα 
της διαλεκτικής πορείας τ
του είδους μας, σ
περιπλέκεται με το κοινωνικό και η οικονομική 
δομή τής κοινωνίας περιπλέκεται με το ιδεολο
γικό εποικοδόμημα. Αν αποκόπταμε τον ανθρώ
πινο ερωτισμό από τους κοινωνικούς του συ
τισμούς και τον ιστορικό του χαρακτήρα 
που σαφέστατα δε γίνεται
στευτικά πως η καθαυτό ερωτική πράξη είναι 
μια φυσική διαδικασία βιολογικά καθορισμένη· 
ενώ η σεξουαλικότητα αποτελεί μεταβαλλόμενη 
ιστορική κατασκευή, που συνδιαμορφώνεται από 
ετερογενείς και πολυποίκιλες κοιν
στώσες (αποτελώντας πεδίο μελέτης των κοινω
νικών και ανθρωπολογικών επιστημών), με αφε
τηρίες και προεκτάσεις που αδιαμφισβήτητα 

Σεξουαλικότητα και θρησκεία
 

Από την Προϊστορία ως τον Μεσαίωνα
Η επικράτηση του Χριστιανισμού

Μέρος 

Η σεξουαλικότητα αποτελεί αναπόσπαστο 
ς ζωής τού ανθρώπου, επιδρώντας στη 

μόρφωση της συνολικής του ταυτότητας. Ως 
λογική ορμή, που μετασχηματίζεται σε αν
πινη κοινωνική συμπεριφορά, ανακατα

ζεται ιστορικά, αποκτώντας διαφορετικά χαρα
κτηριστικά, αποδεκτούς τρόπους εκδήλωσης και 
κανονικοποιημένες μορφές έκφρασης· προσαρμο

μενη στα αισθητικά και θεσμικά πλαίσια, που 
φράσουν γύρω της οι πολιτισμικές, ιδεολο

κές και κοινωνιολογικές ορίζουσες· σημαίνοντας 
φορετικά πράγματα, για διαφορετικούς αν
πους, σε διαφορετικές κοινωνίες και 

σμούς. Ως βασική πτυχή τής ανθρώπινης ύπαρ
ξης, δεν περιορίζεται στην αμιγώς σεξουαλική 

μπεριφορά, αλλά διαχέεται σε ολόκληρο τον 
θρώπινο ψυχισμό, περιβάλλοντας πολύτροπα 

την ιστορικά κατασκευασμένη συνείδηση των 
μων (και τη διαδικασία αυτοπροσδιορισμού 

και οριοθέτησης της ταυτότητάς τους), συμπλε
κόμενη με αντιλήψεις για τη λειτουργία τ
παραγωγής, το βιολογικό φύλο, τους ρόλους που 
κατασκευάζονται με βάση αυτό, τον σεξουαλικό 
προσανατολισμό, τη σαρκική ηδονή, τα πρότυπα 
ομορφιάς, κ.ά.· διαπερνώντας τελικά όλες σχε
δόν τις εκφάνσεις τής καθημερινής δραστηριό
τας των ανθρώπων και εκφραζόμενη ποικιλο
πως με σκέψεις, φαντασιώσεις, επιθυμίες, πε

θήσεις, αξίες, καλλιτεχνικές δημιουργίες, 
γικές συμπεριφορές και ρόλους, η μο

των οποίων καθορίζεται από παράγοντες βιολο
κούς, ψυχολογικούς, κοινωνικούς, πολιτισμι

κούς, ηθικούς, ιστορικούς και θρησκευτικούς. 
Από τη στιγμή που οι πρόγονοί μας κατά

ραν να σταθούν όρθιοι και εκκίνησε η διαδικασία 
εξανθρωπισμού τους, οδηγήθηκαν σταδιακά 

από το σύντομο ζωώδες σεξ τής αναπαραγωγής, 
στο ερωτικό ζευγάρωμα πρόσωπο με πρόσωπο· 
έκτοτε, η αντίληψη περί σεξουαλικότητας δεν 
έπαψε στιγμή να αναθεωρείται, ως αποτέλεσμα 
της διαλεκτικής πορείας τής ιστορικής εξέλιξης 
του είδους μας, σε μια διαδρομή όπου το φυσικό 
περιπλέκεται με το κοινωνικό και η οικονομική 

ς κοινωνίας περιπλέκεται με το ιδεολο
γικό εποικοδόμημα. Αν αποκόπταμε τον ανθρώ

νο ερωτισμό από τους κοινωνικούς του συ
σμούς και τον ιστορικό του χαρακτήρα 

που σαφέστατα δε γίνεται– θα λέγαμε απλου
τικά πως η καθαυτό ερωτική πράξη είναι 

μια φυσική διαδικασία βιολογικά καθορισμένη· 
ενώ η σεξουαλικότητα αποτελεί μεταβαλλόμενη 
ιστορική κατασκευή, που συνδιαμορφώνεται από 

γενείς και πολυποίκιλες κοινωνικές συνι
σες (αποτελώντας πεδίο μελέτης των κοινω

κών και ανθρωπολογικών επιστημών), με αφε
ρίες και προεκτάσεις που αδιαμφισβήτητα 

Σεξουαλικότητα και θρησκεία 

Από την Προϊστορία ως τον Μεσαίωνα 
Η επικράτηση του Χριστιανισμού 

 
Μέρος Α΄ 

 

Η σεξουαλικότητα αποτελεί αναπόσπαστο 
πιδρώντας στη 

μόρφωση της συνολικής του ταυτότητας. Ως 
που μετασχηματίζεται σε αν-

πινη κοινωνική συμπεριφορά, ανακατασκευ-
ζεται ιστορικά, αποκτώντας διαφορετικά χαρα-

κτηριστικά, αποδεκτούς τρόπους εκδήλωσης και 
ες μορφές έκφρασης· προσαρμο-

μενη στα αισθητικά και θεσμικά πλαίσια, που 
φράσουν γύρω της οι πολιτισμικές, ιδεολογι-

κές και κοινωνιολογικές ορίζουσες· σημαίνοντας 
φορετικά πράγματα, για διαφορετικούς αν-
πους, σε διαφορετικές κοινωνίες και πολιτι-

ς ανθρώπινης ύπαρ-
ξης, δεν περιορίζεται στην αμιγώς σεξουαλική 

μπεριφορά, αλλά διαχέεται σε ολόκληρο τον 
θρώπινο ψυχισμό, περιβάλλοντας πολύτροπα 

την ιστορικά κατασκευασμένη συνείδηση των 
οπροσδιορισμού 

και οριοθέτησης της ταυτότητάς τους), συμπλε-
κόμενη με αντιλήψεις για τη λειτουργία τής ανα-
παραγωγής, το βιολογικό φύλο, τους ρόλους που 
κατασκευάζονται με βάση αυτό, τον σεξουαλικό 
προσανατολισμό, τη σαρκική ηδονή, τα πρότυπα 

.· διαπερνώντας τελικά όλες σχε-
ς καθημερινής δραστηριότη-

τας των ανθρώπων και εκφραζόμενη ποικιλοτρό-
πως με σκέψεις, φαντασιώσεις, επιθυμίες, πε-

θήσεις, αξίες, καλλιτεχνικές δημιουργίες, 
η μορφή 

των οποίων καθορίζεται από παράγοντες βιολο-
κούς, ψυχολογικούς, κοινωνικούς, πολιτισμι-

κούς, ηθικούς, ιστορικούς και θρησκευτικούς.  
Από τη στιγμή που οι πρόγονοί μας κατάφε-

ραν να σταθούν όρθιοι και εκκίνησε η διαδικασία 
ηγήθηκαν σταδιακά 

ς αναπαραγωγής, 
στο ερωτικό ζευγάρωμα πρόσωπο με πρόσωπο· 
έκτοτε, η αντίληψη περί σεξουαλικότητας δεν 
έπαψε στιγμή να αναθεωρείται, ως αποτέλεσμα 

ς ιστορικής εξέλιξης 
ε μια διαδρομή όπου το φυσικό 

περιπλέκεται με το κοινωνικό και η οικονομική 
ς κοινωνίας περιπλέκεται με το ιδεολο-

γικό εποικοδόμημα. Αν αποκόπταμε τον ανθρώ-
νο ερωτισμό από τους κοινωνικούς του συσχε-
σμούς και τον ιστορικό του χαρακτήρα –κάτι 

θα λέγαμε απλου-
τικά πως η καθαυτό ερωτική πράξη είναι 

μια φυσική διαδικασία βιολογικά καθορισμένη· 
ενώ η σεξουαλικότητα αποτελεί μεταβαλλόμενη 
ιστορική κατασκευή, που συνδιαμορφώνεται από 

ωνικές συνι-
σες (αποτελώντας πεδίο μελέτης των κοινω-

κών και ανθρωπολογικών επιστημών), με αφε-
ρίες και προεκτάσεις που αδιαμφισβήτητα 



Σοσιαλισμός ή βαρβαρότητα 

υπερβαίνουν τα όρια της ιδιωτικής σφαίρας (που 
ακόμη κι αυτά καθορίζονται από το κοινωνικό 
πλαίσιο) και εντοπίζονται στη δημόσια σφαίρα. 
Η ανθρώπινη σεξουαλική συμπεριφορά στο σύ-
νολό της, αυτονομημένη από την αντίστοιχη 
αναπαραγωγική, διασυνδέεται ποικιλοτρόπως 
με ποικίλες κοινωνικές συμβάσεις και πρακτι-
κές, που συμβάλλουν στη διαδικασία πολιτισμι-
κής αναπαραγωγής, και –όχι μονάχα μέσω τής 
συμβολή της στη διαιώνιση του είδους– αλληλο-
διαπλέκεται με μια σειρά θεσμών (οικογένεια, 
γάμος κ.λπ.) οι οποίοι επικαθορίζουν και το εκά-
στοτε πλαίσιο που σχηματοποιεί τους αποδε-
κτούς τρόπους εκφοράς της. Σε κάθε περίπτωση, 
η σεξουαλικότητα, με το πέρασμα των αιώνων, 
μετατρέπεται από ενστικτώδης ανάγκη αναπαρα-
γωγικής σκοπιμότητας σε σύνθετη λειτουργία 
σύνδεσης των ανθρώπινων υπάρξεων και αισθη-
σιακή/ηδονική δραστηριότητα, πολύπλευρης ψυ-
χοσυναισθηματικής δυναμικής (καθοριζόμενη με 
όρους οικονομικούς, πολιτικούς, ηθικούς, αισθη-
τικούς, θρησκευτικούς κ.ά.)· η οποία, κατά τον 
ιστορικό της ανασχηματισμό, συνδράμει στην 
αναδιαμόρφωση του πολιτιστικού εποικοδομή-
ματος, το οποίο με τη σειρά του επιδρά στην 
ιστορική πορεία αναδόμησης της υλικής βάσης 
τής κοινωνίας.  

Παρόλο που στα πρώτα στάδια εξέλιξης των 
ανθρώπινων κοινωνιών, από τα βάθη τής προ-
ϊστορίας μέχρι –έως κάποιον βαθμό– και την αρ-
χαϊκή εποχή, οι άνθρωποι απολάμβαναν απόλυ-
τη ελευθερία στο θέμα τού σεξ, οι κοινωνικές αλ-
λαγές, που σταδιακά συντελέστηκαν με το πέρα-
σμα από την πρωτόγονη κοινωνία στη δουλοκτη-
τική, είχαν ως αποτέλεσμα η κοινωνική δομή να 
καθίσταται ολοένα πολυπλοκότερη και ο πολιτι-
σμός να επεμβαίνει όλο και αυταρχικότερα στη 
διαμόρφωση της ανθρώπινης συμπεριφοράς, 
προσπαθώντας, μεταξύ άλλων, να ρυθμίσει και 
τη σεξουαλικότητα, εγκλωβίζοντάς τη σε ένα 
μοντέλο που θα συμβάδιζε με το κοινωνικό πρό-
τυπο δόμησης, το οποίο κατασκευάζεται στις 
βάσεις τής οικονομικής οργάνωσης, σε κάθε δε-
δομένη ιστορική στιγμή. Η σεξουαλικότητα, πε-
ρισσότερο από οποιαδήποτε άλλη ανθρώπινη λει-
τουργία, αναπτύσσεται και σχηματίζεται σε άρ-
ρηκτη συσχέτιση με τις επιταγές τού πολιτι-
σμού, καταλήγοντας να εκφράζεται αυστηρά μέ-
σα στα πρότυπα που κατασκευάζουν αυτές ή ν’ 
αντιδρά απέναντι σε αυτά, όταν, ανά περιόδους, 
το πολιτισμικό εποικοδόμημα μεταλλάσσεται 
(ακόμη κι όταν δεν πραγματοποιούνται ριζικές 
αλλαγές στην οικονομική βάση), και παρατηρεί-
ται έξαρση των «διαστροφών» ή των αποκλινό-
ντων ερωτικών συμπεριφορών, καθώς, είτε λόγω 
οικονομικών αναδιαρθρώσεων, είτε εξαιτίας ιδε-
ολογικών αναθεωρήσεων (συνδεδεμένων, φυσι-
κά, με τις υλικές αλλαγές στη βάση τής κοινω-
νίας, ακόμη κι αν δεν απορρέουν άμεσα και κάθε-
τα απ’ αυτές), προκαλείται ανακατασκευή των 
επικρατούντων πολιτιστικών προτύπων και οι 
κοινωνικοί θεσμοί αναπροσαρμόζονται, επιβάλ-
λοντας νέα αναπαραγωγικά μοντέλα και πρότυ-

πα εκδήλωσης της ερωτικής επιθυμίας. Η ιστο-
ρία τής ανθρώπινης σεξουαλικότητας, λοιπόν, 
συνθέτει μια πορεία διαρκούς ανασχηματισμού, 
που συντελείται σε μια αδιάκοπη αλληλοδιαδοχή 
περιόδων απελευθέρωσης και καταστολής, στο 
ρου τής οποίας κάποια στοιχεία ανανεώνονται 
ελαφρώς, μα παραμένουν ενεργά, επιδεικνύοντας 
υλική και ιδεολογική σθεναρότητα, ενώ άλλες 
πτυχές της αναμορφώνονται πλήρως. Ακόμη και 
σήμερα, για παράδειγμα, η σεξουαλικότητα προσ-
δένεται τόσο βίαια στο άρμα τής αναπαραγωγής, 
από πλήθος κοινωνικοπολιτικών δυνάμεων διαφο-
ρετικής ιδεολογικής αφετηρίας (που συχνά μοιρά-
ζονται την εχθρότητα του ακραίου χριστιανικού 
συντηρητισμού απέναντι στις ελευθεριακές –μη 
γονιμοποιητικές– σεξουαλικές πρακτικές), ώστε 
ο ανθρώπινος ερωτισμός να συνθλίβεται στις μυ-
λόπετρες της ετεροκανονικότητας, μέσω τής από-
λυτης ταύτισης του βιολογικού φύλου με τους 
παροδικά παγιωμένους κοινωνικούς ρόλους που 
αναλαμβάνει αυτό· ανάγοντας τη «φυσική» διαδι-
κασία τής γονιμοποίησης, σε απόλυτο κριτήριο 
καθορισμού του σεξουαλικού προσανατολισμού, 
των γαμήλιων σχέσεων και της επιτρεπτής σε-
ξουαλικής συμπεριφοράς. 

Ο έλεγχος που έχει ασκηθεί ανά τους αιώνες 
στη γυναικεία σεξουαλικότητα, τα αυστηρά κα-
νονιστικά πρότυπα ηθικής θεώρησης του φύλου, 
που έχουν ιστορικά επικρατήσει (στο επίκεντρο 
των οποίων βρίσκονται ο έμφυλος διμορφισμός 
και η φυσικοποίηση της ετεροφυλίας), τα άκα-
μπτα μοντέλα οικογενειακής συμβίωσης και τε-
κνοποιίας, που έχουν επιβληθεί στο πέρας τής 
ιστορίας, οι εναλλασσόμενες περίοδοι σεξουαλι-
κής απελευθέρωσης και καταπίεσης, που συμβα-
δίζουν με ιστορικές συγκυρίες σημαντικών οικο-
νομικών μεταρρυθμίσεων και σπουδαιότατων 
ιδεολογικών ανακατατάξεων, αν μη τι άλλο, 
αποκαλύπτουν το πόσο καταλυτική αποβαίνει η 
«ρύθμιση» της σεξουαλικότητας, για τη γενικό-
τερη διάπλαση της κοινωνικής συμπεριφοράς 
τού ανθρώπου, και το πόσο έντονα ο κοινωνικά 
καθορισμένος τρόπος «κανονικοποίησης» του 
ερωτισμού, αντικατοπτρίζει τη λειτουργικότητα 
των κοινωνικο-πολιτικών θεσμών που διαμορφώ-
νουν τη συλλογική ζωή και τη συνείδηση του 
υποκειμένων. Αρκεί μονάχα να εστιάσει κανείς 
σε συγκεκριμένα κοινωνικά υποδείγματα, που 
αναδύθηκαν σε διαφορετικές ιστορικές στιγμές, 
και, σχεδόν, θα νομίζει πως εξετάζει: όχι απλώς 
πολλαπλές ιστορικές προσαρμογές τής ανθρώπι-
νης σεξουαλικότητας, αλλά αμέτρητα, διαφορε-
τικά, είδη αυτής. 

Ο τρόπος, για παράδειγμα, που οι ανθρώ-
πινες κοινωνίες αντιμετώπισαν τη σεξουαλικό-
τητα από την προϊστορία μέχρι την εμφάνιση 
της γραφής, διαφέρει κατά πολύ από τον τρόπο 
που η σεξουαλικότητα αντιμετωπίστηκε στη συ-
νέχεια, στη χαλκολιθική περίοδο, την αρχαϊκή 
εποχή και μέχρι την ύστερη αρχαιότητα· όπως 
θα διαπιστώσουμε, ότι διαφέρει κατά πολύ, αν 
την εξετάσουμε στο διάστημα από τον πρώιμο 
μεσαίωνα ως την εμπορική επανάσταση του 14ου 

αιώνα, συγκριτικά με την περίοδο που έπεται, 
από την αναγέννηση ως τον 20ό αιώνα. Κι αν 
προσπαθήσουμε να εντοπίσουμε την πιο κρίσιμη 
μεταβολή, στην αντίληψη περί της ανθρώπινης 
σεξουαλικότητας, θα συμπεράνουμε πως πρα-
γματοποιείται σε εξαιρετικά μεγάλο ιστορικό 
εύρος, παρατηρούμενη κατά τη διαδικασία ανα-
σχηματισμού τής κοινωνίας σε ταξική, με την 
εμφάνιση της ατομικής ιδιοκτησίας. Στην ιστο-
ρική περίοδο, συνεπώς, όπου εδραιώνεται η πα-
τριαρχική κοινωνική διάρθρωση, με την ανα-
τροπή της μητροκεντρικής οργάνωσης, για να 
καταλήξει στην οριστική της εδραίωση, με την 
αντικατάσταση του πολυθεϊσμού από τον μονο-
θεϊσμό, ως κυρίαρχο θρησκευτικό δόγμα. Από 
πολλές απόψεις, η πολυθεϊστική κουλτούρα των 
αρχαϊκών κοινωνιών παρουσιάζεται μακράν προ-
οδευτικότερη και πιο απελευθερωμένη στο πεδίο 
τής σεξουαλικότητας, από την κουλτούρα που 
ακολουθεί και επιβάλλεται με την έλευση του 
μονοθεϊσμού (άλλωστε, οι ίδιες οι λέξεις Έρως 
και Αφροδίσιος, έλκουν την καταγωγή τους από 
τον χώρο τής θρησκείας, σε μια απόπειρα των 
ανθρώπων να προσωποποιήσουν τις ερωτικές 
τους ορμές, και τους κοινωνικά αποδεκτούς τρό-
πους που αυτές καθορίστηκε να εκδηλώνονται, 
εντός τού πολιτισμικού πλαισίου που επικράτη-
σε στις κοινωνίες τους). Βέβαια, αυτό δε σημαί-
νει πως το συνολικό πολιτιστικό πλαίσιο των πο-
λυθεϊστικών θρησκειών θα πρέπει να εξιδανι-
κεύεται, ή, ότι οφείλουμε να αποδεχόμαστε ως 
διαχρονικά «ιερό» κάθε τι που θεωρήθηκε ως 
«ιερό» κάποτε από τους ανθρώπους. Παρόλα αυ-
τά, δύσκολα θα μπορούσε κανείς να μην εναντιω-
θεί στη βίαιη απο-ιεροποίηση του ερωτισμού, 
που επιβλήθηκε υπό την αιγίδα τής θρησκείας, 
όταν η τελευταία άρχισε να εξελίσσεται σε μονο-
θεϊστική· ως αποτέλεσμα του κοινωνικού ανα-
σχηματισμού, ο οποίος συντελέστηκε με το πέ-
ρασμα στην πατριαρχική δουλοκτητική κοινωνία 
από τους μυκηναϊκούς χρόνους και ύστερα.  

H σπουδαία σημασία που έδιναν οι «πρωτό-
γονες» και αρχαίες κοινωνίες στην απελευθερω-
μένη έκφραση της σεξουαλικότητας, διαφαίνεται 
από τα ήθη και έθιμα, τις παραδόσεις, τις θρη-
σκευτικές δοξασίες και τα καλλιτεχνικά παράγω-
γα όλων των αρχαίων πολιτισμών («Το αιδοίο 
και ο φαλλός, ως φορείς γονιμότητας, ήταν ιερά 
για τους αρχαίους ανθρώπους και οι σεξουαλικές 
πράξεις βρίσκονταν στο επίκεντρο της θρησκευ-
τικής τους ζωής», Ντέσνερ Καρλχάιντς, «Σε-
ξουαλικότητα και χριστιανισμός»). Με το πέ-
ρασμα των αιώνων, όμως, και τον ανασχημα-
τισμό τής κοινωνικής δομής, εντός μιας εξελι-
κτικής διαδικασίας που εκκινεί με τη «νεολιθική 
επανάσταση» την όγδοη χιλιετία π.Χ., ξεκινά 
μια σειρά παραγωγικών επαναστάσεων που άλ-
λαξαν τον ρου τής ανθρώπινης ιστορίας, αρχικά 
προσφέροντας τη δυνατότητα στις ανθρώπινες 
κοινότητες να αποθηκεύουν τροφή και να ανταλ-
λάσσουν το πλεόνασμα της παραγωγής τους με 
άλλα αγαθά, θέτοντας έτσι και τη βάση τής 
εμπορικής συνδιαλλαγής (ο αντιπραγματισμός, 



Ζητήματα Μαρξισμού, τεύχος 3ο, Σεπτέμβρης, 2024 
 
το σύστημα ανταλλακτικής οικονομίας, κάνει την 
εμφάνισή του 6000 π.Χ.). Παράλληλα, η ανά-
πτυξη της εντατικής γεωργίας, με τη χρήση εξι-
δεικευμένων εργαλείων καλλιέργειας της γης 
(άροτρο), αναδιαμορφώνει τον σεξουαλικό κατα-
μερισμό εργασίας, δίνοντας προβάδισμα στην αν-
δρική εργασία, και δημιουργώντας τις προϋπο-
θέσεις για την επικράτηση των πατριαρχικών 
σχέσεων εξουσίας. Σταδιακά, αναπτύσσονται οι 
πρώτες πόλεις-κράτη με ιεραρχικά δομημένη πο-
λιτική εξουσία (Μεσοποταμία 4.000 π.Χ.), εμ-
φανίζεται η ατομική ιδιοκτησία (Βαβυλωνία 
2.000 π.Χ.), η κοινωνική διαστρωμάτωση γίνεται 
πολυπλοκότερη και ο καταμερισμός εργασίας 
εντονότερος· ενώ, παράλληλα, η κοινωνική μονο-
γαμία μετατρέπεται σιγά σιγά, από περιστα-
σιακή σε σταθερή, ο δεσμός τού γάμου καθίστα-
ται ιερός και διαμορφώνεται αποκλειστικά μονο-
γαμικός, για να διατηρηθεί η ιδιοκτησία εντός 
τής πυρηνικής οικογένειας (Η σεξουαλική πολυ-
γυνία ήταν καθολικά διαδεδομένη ως αναπαραγω-
γικό κοινωνικό πρότυπο μέχρι τη στροφή σε κοι-
νότητες καθιστικής γεωργίας περίπου 7.000 χρό-
νια πριν)· και, τελικά, εγκαθιδρύεται ο θεσμός 
τής προίκας –στη νέα του μορφή, ως μετεξέλιξη 
μιας παλιότερης διαφορετικής πρακτικής–, συνή-
θως ως ηθική και όχι νομική υποχρέωση, επιτρέ-
ποντας έτσι τη μεταβίβαση της κληρονομιάς τού 
δυαδικού ζεύγους σε παιδιά και των δύο φύλλων 
και όχι μόνο σε αυτά του θηλυκού γένους (αφού 
κάτοχος της περιουσίας θα γινόταν σταδιακά ο 
άνδρας), για να συντελεστεί εν συνεχεία η μετά-
βαση από το μητρικό στο πατρικό δίκαιο.  

Στην προηγούμενη μορφή κοινωνικής οργά-
νωσης, τη μητρογραμμική, όπου η γυναίκα είχε 
τη δική της περιουσία και τη δική δύναμη επιρ-
ροής, τόσο στην ιδιωτική, όσο και στη δημόσια 
σφαίρα, παρατηρείται απουσία αυστηρής κοινω-
νικής ρύθμισης της σεξουαλικότητας, και η συγ-
γένεια ανιχνεύεται μονάχα από την πλευρά τής 
μητέρας, «...τόσο το δικαίωμα στη διαδοχή, όσο 
και το κληρονομικό δίκαιο, μεταβιβάζονται δια-
μέσου τής θηλυγονικής γραμμής. Αυτό σημαίνει 
πως το αγόρι ή το κορίτσι ανήκαν στην οικογέ-
νεια, το «κλάν», ή την κοινότητα της μητέρας: 
το αγόρι διαδέχεται στις τιμές και την κοινωνι-
κή θέση τον αδελφό τής μητέρας και κληρονομεί 
την περιουσία όχι του πατέρα, αλλά του αδελφού 
τής μητέρας του» (Μπρονισλάβ Κάσπαρ Μαλι-
νόφσκι, «Σεξουαλικότητα και καταπίεση στην 
πρωτόγονη κοινωνία»). Οι μορφές γάμου και το 
πρότυπο της οικογένειας (ως ιστορικός θεσμός, 
που η δομή και η λειτουργία του καθορίζεται 
από τον βαθμό ανάπτυξης της κοινωνίας στο σύ-
νολό της), εξελίσσεται παράλληλα με την ανά-
πτυξη των παραγωγικών δυνάμεων και την ανα-
διάρθρωση των πρωτόγονων κοινωνιών, και πα-
ρόλο που το μητρικό δίκαιο διατηρείται για ευρύ 
χρονικό διάστημα, δεν παύει κι αυτό να μεταλ-
λάσσεται. Από την εμφάνιση του ζευγαρωτού 
γάμου (που ανέτρεψε την αποκλειστική αναγνώ-
ριση της πραγματικής μητέρας, καθιστώντας 
φανερή και την ταυτότητα του πατέρα) εντός 

τού πλαισίου τής μητρογραμμικής κοινωνικής 
διάρθρωσης, οδηγούμαστε σταδιακά στη μονο-
γαμική οικογένεια, η οποία στηρίζεται στην αν-
δρική ηγεμονία και έχει «ρητό σκοπό τη γέννη-
ση παιδιών που η πατρότητά τους να είναι αδια-
φιλονίκητη, και η πατρότητα αυτή απαιτείται, 
γιατί αυτά τα παιδιά θα γίνουν μια μέρα οι 
άμεσοι κληρονόμοι τής πατρικής περιουσίας. Η 
μονογαμική οικογένεια διακρίνεται από το ζευ-
γαρωτό γάμο με την πολύ μεγαλύτερη σταθερό-
τητα του γαμήλιου δεσμού, που τώρα πια δε λύ-
νεται με αμοιβαία συναίνεση. Τώρα, κατά κα-
νόνα, μονάχα ο άντρας μπορεί να τον λύσει και 
να διώξει τη γυναίκα του» (Φ. Ένγκελς, «Η κα-
ταγωγή τής οικογένειας, τής ατομικής ιδιοκτη-
σίας και τού κράτους»). Ως αποτέλεσμα, η μονο-
γαμία επικρατεί καθολικά ως το μοναδικό ανα-
παραγωγικό πρότυπο και επιβάλλεται μέσω νό-
μων και πολιτιστικών αναφορών, προκειμένου 
να προστατευτεί ο ιδιωτικός πλούτος και η εξου-
σία των οικονομικά ισχυρών, παράγοντες που θα 
προκαλέσουν στον συνδυασμό τους και αναπρο-
σαρμογή των μυθοθρησκευτικών δοξασιών (που 
ολοκληρώνεται με το πέρασμα από τον πολυθεϊ-
σμό στον μονοθεϊσμό), για να εδραιωθεί ένα αυ-
στηρότερο ηθικό πλαίσιο πατριαρχικής κοινωνι-
κής διαβίωσης. 

Με την αποδόμηση του πρωτόγονου κοινο-
τικού συστήματος, μέσω τού ολοένα αυξανόμε-
νου καταμερισμού εργασίας, την επικράτηση της 
ατομικής ιδιοκτησίας στα μέσα παραγωγής και 
στα προϊόντα τής εργασίας, και τη διακίνηση 
εμπορευμάτων διαμέσου τής αγοράς (το πέρα-
σμα από την ανταλλακτική οικονομία στην νομι-
σματική, το οποίο πραγματοποιείται στις αρχές 
τής πρώτης χιλιετίας π.Χ.)· δηλαδή, με το πέρα-
σμα από την προταξική στην ταξική κοινωνία, 
όπου ένα τμήμα τής κοινότητας ιδιοποιείται το 
πλεόνασμα του παραγόμενου κοινωνικού προϊό-
ντος, με αποτέλεσμα την απαρχή τής οικονομι-
κής ανισότητας (συνέπεια της οποίας είναι η δη-
μιουργία τού κράτους και η επιβολή από τους 
μηχανισμούς του, της κατάλληλης ιδεολογίας 
που συντηρεί τη δοσμένη κοινωνική διάρθρωση)· 
η πατριαρχία, θεμελιώνεται ως κοινωνικός θε-
σμός και οικονομική αναγκαιότητα, που υπηρε-
τεί τους νέους όρους παραγωγής και τις σχέσεις 
που αυτοί διαμορφώνουν, για να προωθείται, 
όμως, και ως καθαρή ιδεολογία, μεταφέροντας 
από γενιά σε γενιά μοντέλα συμβίωσης, πρότυ-
πα τεκνοποιίας,  μοτίβα εργασίας, που υποστη-
ρίζουν και διαιωνίζουν τις εγκαθιδρυμένες και 
εξελισσόμενες ταξικές και έμφυλες διακρίσεις. 
Το πέρασμα από τις προταξικές γενοταγείς κοι-
νωνίες και τους μητροκεντρικους πολιτισμούς 
τού παλαιού κόσμου, στις ταξικές πατριαρχικές 
κοινωνίες που ακολούθησαν, είναι, φυσικά, μια 
εξέλιξη ύψιστης κοσμοϊστορικής σημασίας, απο-
τελώντας έναν ολοσχερή ανασχηματισμό τού 
τρόπου οργάνωσης της παραγωγής, τού τρόπου 
διάρθρωσης της κοινωνίας, και τού τρόπου τής 
πολιτισμικής θέσμισής της, που είχε ως αποτέ-
λεσμα την καθολική μεταμόρφωση της καθημε-

ρινής ζωή των ανθρώπων, αφού επέφερε «...τη 
διάσπαση μιας άλλοτε αταξικής κοινωνίας σε 
αφέντες και δούλους, σε πλούσιους και φτωχούς, 
ευγενείς και παρακατιανούς, καταπιεστές και 
καταπιεσμένους [...] τον κατακερματισμό μιας 
άλλοτε ενιαίας κοινωνίας των ίσων και ισότι-
μων, σε μια εξαχρειωμένη και εξαχρειωτική τα-
ξική κοινωνία, που θα στηρίζεται στην καρκινω-
ματική υπερπλασία τού κρατικού μηχανισμού, 
τού κράτους δικαίου, που θα μπορεί να διατηρη-
θεί μόνο με τη βοήθεια του στρατού, της αστυνο-
μίας και των φυλακών...» (Ερνέστος Μπόρνε-
μαν, «Πατριαρχία – η προέλευση και το μέλλον 
τού κοινωνικού μας ζητήματος»).  

Το «παράλληλο» πέρασμα στην ταξική δια-
στρωμάτωση και την πατριαρχική διάρθρωση 
της κοινωνίας, από τη μια φαίνεται εύλογο και 
ευκόλως ερμηνεύσιμο, και από την άλλη παρου-
σιάζεται εξαιρετικά δυσεξήγητο, εγείροντας ση-
μαντικές δυσκολίες στη διερεύνηση της σχέσης 
ανάμεσα στην οικονομική δομή των εκμεταλλευ-
τικών κοινωνιών και τις πατριαρχικές δομές 
εξουσίας που οικοδομήθηκαν στο πλαίσιό τους 
(ένα πολυσύνθετο ζήτημα, που διαπερνά θεωρη-
τικά τα δίπολα φύση-πολιτισμός, παραγωγή-
αναπαραγωγή, βάση-εποικοδόμημα, πραγματι-
κότητα-ιδεολογία). Η αντίληψη της πατριαρχίας 
ως αυτόνομη εξουσιαστική δομή που εξελίσσε-
ται ιστορικά εντός διαφορετικών οικονομικών 
συστημάτων, σε σχέση εξάρτησης, αλλά, και 
σχετικής αυτονομίας απέναντί τους, οδηγεί στις 
μέρες μας στη σύλληψη ενός δυικού μοντέλου 
πατριαρχίας-καπιταλισμού το οποίο, φαίνεται, 
σε αρκετά σημεία, να αμφισβητεί και την κοινω-
νιολογική ανάλυση του μαρξισμού (Αφού ως 
σύλληψη δύναται να υπαινιχθεί ότι η εργατική 
τάξη δεν αποτελεί κύριο επαναστατικό υποκεί-
μενο της ιστορίας, αλλά το γυναικείο φύλο ανα-
δεικνύεται σε κύρια κοινωνική δύναμη ανατρο-
πής τής καθεστηκυίας τάξης πραγμάτων. Ταυ-
τόχρονα, αν η γυναικεία καταπίεση προκύπτει 
από ένα διαφορετικό σύστημα, από εκείνο που 
προκαλεί την ταξική καταπίεση, τότε, η ανα-
τροπή τής ταξικής κοινωνίας δε θα σημαίνει και 
ταυτόχρονη ανατροπή των πατριαρχικών εξου-
σιαστικών δομών και, συνεπώς, μεγάλου μέρους 
τής κοινωνικής καταπίεσης). Σε κάθε περίπτω-
ση, τα διλήμματα αυτά απαιτούν να αποσαφηνι-
στεί η συσχέτιση του υποτιθέμενα αυτοτελούς 
«πατριαρχικού συστήματος» με τα ταξικά οικο-
νομικά συστήματα, και συγκεκριμένα τον καπι-
ταλισμό, καθώς και να διερευνηθεί το ποιά είναι 
η υλική βάση τής πατριαρχίας –εφόσον αποτελεί 
αυτοτελές σύστημα– και το πώς επηρεάζεται 
αυτή από την ιστορική εξέλιξη και τους διαφορε-
τικούς τρόπους οργάνωσης της παραγωγής και 
της οικονομίας.   

Ο Ερνέστος Μπόρνεμαν, στην προσπάθειά 
του να εξετάσει ιστορικά την εξέλιξη των αν-
θρώπινων ερωτικών σχέσεων, και τη σύνδεση 
της πατριαρχίας με τον καπιταλισμό, «επιδιώκει 
να ανιχνεύσει τις κοινωνικές και οικονομικές 
εξελίξεις που οδήγησαν στην κατάλυση του μη-



τριστικού καθεστώτος και στην εγκαθίδρυση της
πατριαρχίας [...] να εντοπίσει τις επιπτώσεις
που είχε το πατριαρχικό πραξικόπημα
ξουαλική ζωή και στις σχέσεις των δύο φύλων
και να εξηγήσει γιατί η πατριαρχία συνδέετα
ένα ορισμένο στάδιο στην κοινωνική και οικονο
κή εξέλιξη της ανθρωπότητας, προορισμένη να
εξαφανιστεί με την επικράτηση ενός ανώτερου
τύπου κοινωνικής οργάνωσης και παραγωγής
(του σοσιαλιστικού)» (Ερνέστο Μπόρνεμαν, «Πα
τριαρχία – η προέλευση
νικού μας ζητήματος»). Ως αποτέλεσμα, ο
στος Μπόρνεμαν συσχετίζει τα φαινόμενα της
σεξουαλικότητας με την ταξική δομή από την
οποία πηγάζουν, ανάγοντας το σεξουαλικό εποι
κοδόμημα στην κοινωνική του βάση
ζοντας, ωστόσο, τον ενεργητικό ρόλο που ασκεί
το εποικοδόμημα επάνω στη διαμόρφωση και
συντήρηση της κοινωνικής δομής, καθώς και τη
δυνητική του σθεναρότητα, την ικανότητά του,
δηλαδή, να προσαρμόζεται σε νέους υλικούς
όρους (επιδρώντας επάνω τους, αφ
γκαστεί να εξελιχθεί λόγω αυτών) και να διαιω
νίζεται τροποποιημένο. Σε τελική ανάλυση το
ερώτημα: αν η πατριαρχία γέννησε τα εκμεταλ
λευτικά συστήματα, και παραμένει ένα ανεξάρ
τητο σύστημα αυτών, ή αν η πατριαρχία προέκυ
ψε ως αποτέλεσμα της εγκαθίδρυσης των τα
κών συστημάτων, και ο καπιταλισμός τη συντη
ρεί ακόμη επειδή τον εξυπηρετεί, αναδιαμορφώ
νοντάς τη στο πλαίσιο της κεφαλαιοκρατικής εκ
μετάλλευσης, σαφέστατα και οφείλει να απα
θεί. Εκείνο που πρέπει π
σαφές, όμως, είναι πως η εξάλειψη της πατριαρ
χίας (ως νοοτροπία βαθιά ριζωμένη σε κάθε πτυ
χή τού πολιτισμού μας, η οποία αναπαράγεται
ποικιλοτρόπως μέσω της γλώσσας, της τέχνης,
των στερεοτυπικών κοινωνικών ρόλων, των αι
σθητικών αρχών, της εκπαίδευσης και της θρη
σκείας, προήλθε από μια προκαπιταλιστική επο
χή, για να βρει στον κεφαλαιοκρατικό τρόπο πα
ραγωγής την πιο οξυμένη και αντιδραστική της
έκφραση, παρόλα τα δικαιώματα που κέρδισαν
οι γυναίκες τον τελευταίο αιώνα), δε θ
ταξική ισότητα, όπως και η ανατροπή τ
κής κοινωνίας δε θα προκαλέσει αυτόματα
την κατάλυση των πατριαρχικών δομών εξου
σίας. Το ζητούμενο, σε κάθε περίπτωση, είναι η
ολική χειραφέτηση του ανθρώπου και η εξά
κάθε είδους διακρίσεων (ταξικών, έμφυ
ξουαλικών, φυλετικών, θρησκευτικών
θα ήταν βλακώδης αστοχία να πα
καμιά για κατάργηση των έμφυλων διακρίσεων,
χωρίς να αγωνίζεται για την ανατροπή τ
ξικής διάρθρωσης της κοινωνίας και την εξά
ψη της οικονομικής εκμετάλλευσης. Στον μακρύ
δρόμο, λοιπόν, που έχουν να διαβούν οι αγωνι
μενοι άνθρωποι, αυτόν που δε θα γνωρίσει ποτέ
τερματισμό, η ανατροπή των κεφαλαιοκρατικών
παραγωγικών σχέσεων και η κατάλυση των πα
τριαρχικών δομών, μπορεί
ρετικούς σταθμούς τής διαδρομής, αλλά εκτεί
νται προς την ίδια κατεύθυνση, οδηγώντας από

τριστικού καθεστώτος και στην εγκαθίδρυση της 
πατριαρχίας [...] να εντοπίσει τις επιπτώσεις 

πατριαρχικό πραξικόπημα στη σε-
λική ζωή και στις σχέσεις των δύο φύλων 

και να εξηγήσει γιατί η πατριαρχία συνδέεται με 
ένα ορισμένο στάδιο στην κοινωνική και οικονομι-
κή εξέλιξη της ανθρωπότητας, προορισμένη να 

φανιστεί με την επικράτηση ενός ανώτερου 
που κοινωνικής οργάνωσης και παραγωγής 

(του σοσιαλιστικού)» (Ερνέστο Μπόρνεμαν, «Πα-
η προέλευση και το μέλλον τού κοινω-

κού μας ζητήματος»). Ως αποτέλεσμα, ο Ερνέ-
Μπόρνεμαν συσχετίζει τα φαινόμενα της 

σεξουαλικότητας με την ταξική δομή από την 
οποία πηγάζουν, ανάγοντας το σεξουαλικό εποι-

δόμημα στην κοινωνική του βάση, αναγνωρί-
τας, ωστόσο, τον ενεργητικό ρόλο που ασκεί 

το εποικοδόμημα επάνω στη διαμόρφωση και τη 
ντήρηση της κοινωνικής δομής, καθώς και τη 
νητική του σθεναρότητα, την ικανότητά του, 
λαδή, να προσαρμόζεται σε νέους υλικούς 

όρους (επιδρώντας επάνω τους, αφού έχει ανα-
στεί να εξελιχθεί λόγω αυτών) και να διαιω-

νίζεται τροποποιημένο. Σε τελική ανάλυση το 
τημα: αν η πατριαρχία γέννησε τα εκμεταλ-

και παραμένει ένα ανεξάρ-
ή αν η πατριαρχία προέκυ-

ψε ως αποτέλεσμα της εγκαθίδρυσης των ταξι-
κών συστημάτων, και ο καπιταλισμός τη συντη-
ρεί ακόμη επειδή τον εξυπηρετεί, αναδιαμορφώ-

ντάς τη στο πλαίσιο της κεφαλαιοκρατικής εκ-
μετάλλευσης, σαφέστατα και οφείλει να απαντη-
θεί. Εκείνο που πρέπει πρωτίστως να καταστεί 

φές, όμως, είναι πως η εξάλειψη της πατριαρ-
χίας (ως νοοτροπία βαθιά ριζωμένη σε κάθε πτυ-

πολιτισμού μας, η οποία αναπαράγεται 
ποικιλοτρόπως μέσω της γλώσσας, της τέχνης, 
των στερεοτυπικών κοινωνικών ρόλων, των αι-

ών αρχών, της εκπαίδευσης και της θρη-
προήλθε από μια προκαπιταλιστική επο-

χή, για να βρει στον κεφαλαιοκρατικό τρόπο πα-
γωγής την πιο οξυμένη και αντιδραστική της 

έκφραση, παρόλα τα δικαιώματα που κέρδισαν 
ι γυναίκες τον τελευταίο αιώνα), δε θα επιφέρει 

ταξική ισότητα, όπως και η ανατροπή τής ταξι-
κής κοινωνίας δε θα προκαλέσει αυτόματα και 

των πατριαρχικών δομών εξου-
σίας. Το ζητούμενο, σε κάθε περίπτωση, είναι η 

κή χειραφέτηση του ανθρώπου και η εξάλειψη 
ρίσεων (ταξικών, έμφυλων, σε-

ξουαλικών, φυλετικών, θρησκευτικών κ.λπ.), και 
θα ήταν βλακώδης αστοχία να παλεύει κανείς/ 

μιά για κατάργηση των έμφυλων διακρίσεων, 
ρίς να αγωνίζεται για την ανατροπή τής τα-

ξικής διάρθρωσης της κοινωνίας και την εξάλει-
ψη της οικονομικής εκμετάλλευσης. Στον μακρύ 
δρόμο, λοιπόν, που έχουν να διαβούν οι αγωνιζό-
μενοι άνθρωποι, αυτόν που δε θα γνωρίσει ποτέ 
τερματισμό, η ανατροπή των κεφαλαιοκρατικών 

ραγωγικών σχέσεων και η κατάλυση των πα-
τριαρχικών δομών, μπορεί να αποτελούν διαφο-

ς διαδρομής, αλλά εκτείνο-
νται προς την ίδια κατεύθυνση, οδηγώντας από 

το βασίλειο της ανάγκης
τικής ελευθερίας.

προ
πο ως το διαρκώς μεταβαλλόμενο προϊόν τ
ιστο
ανα
(πα
τα
κε και από παράγον
γίας
ταφυσική αντίληψη για
οποίο δε συλλαμβάνεται στην ιστορικότητά του
ως πάντοτε κοινωνικό
νι
δεσης, θεμελιώνοντας το φύλο σε κάποια πηγαία
φυσική ουσία
τη διάκριση ανάμεσα «στο λεγόμενο
φ
νω στο οποίο το κοινωνικό νόημα λαμβάνει χώ
ρα, και στο
εποι
ται πάνω στο προϋπάρχ
κα
–
λιτική»)· και πέρα από κάθε μονομερής υλιστική
αντίληψη π
δρα
κή εξέλιξη, αρνούμενη τον καθοριστικό ρόλο των
ιδεών, των θεσμών, τ
και των πολιτικών διεργασιών
κτι
νο
καθώς αυτό προσαρμόζεται και ανακατασκευά
ζε
γω
πτυξης των παραγωγικών δυνάμεων
ντ
θε
συγκροτώντας περαιτέρω τους κοινωνικούς ρό
λους των φύλων. Το ιδεολογικό εποικοδόμημα
δι
ση της υλικής βάσης τ
στος Μπόρνεμαν, φτάνει στο σημείο να
κτη
κής διαδικασίας που ξεκίνησε με τη
επανάσταση
αν
κρα
κα
συντριβή των γυναικοκεντρικών γενών του πα
λαι
καιο), γράφοντας μάλιστα: «...η καθυπόταξη της
γυναίκας και του παιδιού από τον άνδρα εί
σπουδαιότερες επιπτώσεις από όσο η μετάβαση
από τη δουλεία στον φεουδαλισμό ή από τον
φεουδαλισμό στην αστική κοινωνία» (Ερνέστος
Μπόρνεμαν, «Η πατριαρχία: η προέλευση και το
μέλλον το
νο που μπορεί να ειπωθεί με βεβαι
πώς, είναι ότι οι κύριες αιτίες που έδρασαν συν
δυ
το πρωτόγονο κοινοτικό σύστημα στο δουλο

το βασίλειο της ανάγκης, σ’ εκείνο της πραγμα
τικής ελευθερίας. 

Σε απόσταση από κάθε κοινωνιοβιολογική
προσέγγιση, που δεν αντιλαμβάνεται τον
πο ως το διαρκώς μεταβαλλόμενο προϊόν τ
ιστορικής προόδου, αλλά ως κοινωνικοποιημένη
ανατομική εξέλιξη των φυσικών του οργάνων
(παραβλέποντας πως ακόμη και ο «φυσικός» κα
ταμερισμός εργασίας με βάση το φύλο, επιβλή
κε και από παράγοντες ανεξάρτητους της βιο
γίας, οδηγώντας, έτσι, σε μια νατουρα
ταφυσική αντίληψη για το «βιολογικό» φύλο
οποίο δε συλλαμβάνεται στην ιστορικότητά του
ως πάντοτε κοινωνικό–, αλλά, και σε μια μηχα
νιστική φυσικοποίηση της αιτιοκρατικής δι
δεσης, θεμελιώνοντας το φύλο σε κάποια πηγαία
φυσική ουσία, προωθώντας εντέλει μια αυθαί
τη διάκριση ανάμεσα «στο λεγόμενο
φύλο, ως το υποτιθέμενο υπόστρωμα φύσης πά
νω στο οποίο το κοινωνικό νόημα λαμβάνει χώ
ρα, και στο κοινωνικό φύλο, ως το υποτιθέμενο
εποικοδόμημα που ιστορικά έπεται και εγγρά
ται πάνω στο προϋπάρχον θεμέλιο της φυσικής
καταβολής», Αθηνά Αθανασίου, «Ζωή στο όριο
– Δοκίμια για το σώμα, το φύλο και τη βιο
λιτική»)· και πέρα από κάθε μονομερής υλιστική
αντίληψη που απολυτοποιεί τη δεσπόζουσα επί
δραση του οικονομικού παράγοντα στην κοι
κή εξέλιξη, αρνούμενη τον καθοριστικό ρόλο των
ιδεών, των θεσμών, τής πολιτικής κουλτούρας
και των πολιτικών διεργασιών, 
κτική ανάλυση του τρόπου εξάρτησης της οικο
νομίας από το αντίστοιχό της εποικοδόμημα,
καθώς αυτό προσαρμόζεται και ανακατασκευά
ζεται επάνω στον τρόπο οργάνωσης της παρα
γωγής, στο κάθε ιστορικά δοσμένο στάδιο ανά
πτυξης των παραγωγικών δυνάμεων
ντας συνολική αναπροσαρμογή των κοινωνικών
θεσμών, τού γάμου και τής οικογένειας, και ανα
συγκροτώντας περαιτέρω τους κοινωνικούς ρό
λους των φύλων. Το ιδεολογικό εποικοδόμημα
διαδραματίζει καθοριστικό ρόλο στη διαμόρφω
ση της υλικής βάσης τής κοινωνίας
στος Μπόρνεμαν, φτάνει στο σημείο να
κτηρίσει ως το «πυρηνικό στάδιο
κής διαδικασίας που ξεκίνησε με τη
επανάσταση» για να ανασχηματίσει ταξικά τις
ανθρώπινες κοινωνίες, το προϊστορικό
κρατικό πραξικόπημα» (που συντελείται με την
κατάληψη της εξουσίας από τους άνδρες και τη
συντριβή των γυναικοκεντρικών γενών του πα
λαιού κόσμου, για να επιβάλει το πατρικό δί
καιο), γράφοντας μάλιστα: «...η καθυπόταξη της
γυναίκας και του παιδιού από τον άνδρα εί
σπουδαιότερες επιπτώσεις από όσο η μετάβαση
από τη δουλεία στον φεουδαλισμό ή από τον
φεουδαλισμό στην αστική κοινωνία» (Ερνέστος
Μπόρνεμαν, «Η πατριαρχία: η προέλευση και το
μέλλον τού κοινωνικού μας συστήματος»). Εκεί
νο που μπορεί να ειπωθεί με βεβαι
πώς, είναι ότι οι κύριες αιτίες που έδρασαν συν
δυαστικά ως μοχλοί αλλαγής στο πέρασμα από
το πρωτόγονο κοινοτικό σύστημα στο δουλο

εκείνο της πραγμα-

Σε απόσταση από κάθε κοινωνιοβιολογική 
σέγγιση, που δεν αντιλαμβάνεται τον άνθρω-

πο ως το διαρκώς μεταβαλλόμενο προϊόν τής 
ρικής προόδου, αλλά ως κοινωνικοποιημένη 

τομική εξέλιξη των φυσικών του οργάνων 
ραβλέποντας πως ακόμη και ο «φυσικός» κα-

μερισμός εργασίας με βάση το φύλο, επιβλήθη-
τες ανεξάρτητους της βιολο-

οδηγώντας, έτσι, σε μια νατουραλιστική με-
«βιολογικό» φύλο –το

οποίο δε συλλαμβάνεται στην ιστορικότητά του 
, αλλά, και σε μια μηχα-

στική φυσικοποίηση της αιτιοκρατικής διασύν-
δεσης, θεμελιώνοντας το φύλο σε κάποια πηγαία 

προωθώντας εντέλει μια αυθαίρε-
τη διάκριση ανάμεσα «στο λεγόμενο βιολογικό 

, ως το υποτιθέμενο υπόστρωμα φύσης πά-
νω στο οποίο το κοινωνικό νόημα λαμβάνει χώ-

ως το υποτιθέμενο 
κοδόμημα που ιστορικά έπεται και εγγράφε-

ν θεμέλιο της φυσικής 
ταβολής», Αθηνά Αθανασίου, «Ζωή στο όριο 
Δοκίμια για το σώμα, το φύλο και τη βιοπο-

λιτική»)· και πέρα από κάθε μονομερής υλιστική 
ου απολυτοποιεί τη δεσπόζουσα επί-

ση του οικονομικού παράγοντα στην κοινωνι-
κή εξέλιξη, αρνούμενη τον καθοριστικό ρόλο των 

ς πολιτικής κουλτούρας 
 απαιτείται διαλε-

ανάλυση του τρόπου εξάρτησης της οικο-
μίας από το αντίστοιχό της εποικοδόμημα, 

καθώς αυτό προσαρμόζεται και ανακατασκευά-
ται επάνω στον τρόπο οργάνωσης της παρα-
γής, στο κάθε ιστορικά δοσμένο στάδιο ανά-

πτυξης των παραγωγικών δυνάμεων, προκαλώ-
ας συνολική αναπροσαρμογή των κοινωνικών 

ς οικογένειας, και ανα-
συγκροτώντας περαιτέρω τους κοινωνικούς ρό-
λους των φύλων. Το ιδεολογικό εποικοδόμημα 

καθοριστικό ρόλο στη διαμόρφω-
ς κοινωνίας, και ο Ερνέ-

στος Μπόρνεμαν, φτάνει στο σημείο να το χαρα-
πυρηνικό στάδιο» της μεταβατι-

κής διαδικασίας που ξεκίνησε με τη «νεολιθική 
για να ανασχηματίσει ταξικά τις 

θρώπινες κοινωνίες, το προϊστορικό «ανδρο-
(που συντελείται με την 

τάληψη της εξουσίας από τους άνδρες και τη 
συντριβή των γυναικοκεντρικών γενών του πα-

ού κόσμου, για να επιβάλει το πατρικό δί-
καιο), γράφοντας μάλιστα: «...η καθυπόταξη της 
γυναίκας και του παιδιού από τον άνδρα είχε 
σπουδαιότερες επιπτώσεις από όσο η μετάβαση 
από τη δουλεία στον φεουδαλισμό ή από τον 
φεουδαλισμό στην αστική κοινωνία» (Ερνέστος 
Μπόρνεμαν, «Η πατριαρχία: η προέλευση και το 

κοινωνικού μας συστήματος»). Εκεί-
νο που μπορεί να ειπωθεί με βεβαιότητα, συνε-
πώς, είναι ότι οι κύριες αιτίες που έδρασαν συν-

αστικά ως μοχλοί αλλαγής στο πέρασμα από 
το πρωτόγονο κοινοτικό σύστημα στο δουλοκτη-

τικό (δηλαδή, η ατομική ιδιοκτησία, η ταξική
κοινωνική διάρθρωση και η υποταγή της γυ
κας στον άνδρα)
μονωθούν αντιδιαλεκτικά, αλλά θα πρέπει πά
ντοτε να εξετάζονται στη διαρκή τους δια
δεση και εξέλιξη· δεδομένου του γεγονότος πως
δε σφράγισαν αποφασιστικά μόνο τον χα
ρα των δουλοκτητικών οικονομιών τ
τητας και το
στηκαν και θεμελιώθηκαν), αλλά και τη μορ
λογία τού
δρομολόγησαν το πέρασμα στον κεφαλαιο
κό τρόπο παραγωγής και το αντίστοιχο πολι
στικό του επο

* Με αφορμή τα έργα: «Η πατριαρχία. Η προέλευση
και το μέλλον τού κοινωνικού μας συστήματος»,
Ερνέστος Μπόρνεμαν, εκδόσεις ΜΙΕΤ, Αθήνα,
2001, «Ο φόβος μπροστά στην ελευθερία», Έριχ
Φρομ, εκδόσεις Μπουκουμάνης, Αθήνα
«Ο οργασμός και η Δύση
απόλαυσης από τον 16
Ρομπέρ Μυσεμπλέ, εκδόσεις Μεταίχμιο, Αθήνα,
2007. 

Το συνδικαλιστικό
& 

Ο ρόλος τού Κομμουνιστικού Κόμματος

Ήδη από το 1894,
τις οργανωτικές φροντίδες τού τότε Σοσιαλδη
μοκρατικού κόμματος, ο κ
φων απέκτησε κεντρικό συ
ματα σε περιοχές πέραν τού κέντρου τής Σόφιας.
Ωστόσο, έπειτα από απεργιακές κινητοποιήσεις
τού εν λόγω συνδικάτου, η λειτουργία του κα
τέρρευσε. Ο αυθορμητισμός υπήρξε η αιτία συρ
ρίκνωσης και διάλυσης των περαιτέρω προ
θειών του.
κάτο των εργαζομένων τής χώρας. Το 1900 θα
επιχειρηθεί η ανασυγκρότησή του και μαζί με το
συνδικάτο των τυπογράφων, το αίτημα για συν
δικάτα και σε άλλους κλάδους εργασίας κυριάρ
χησε, με επίκεντρο το αίτημα ενός
συνδικάτου
κλαδικών συνδικάτων. Απόπειρες έλαβαν χώρα,
αλλά ήταν αδύναμες
πτυξης της καπιταλιστικής παραγωγής στη χώ
ρα. Οι μικρές και διάσπαρτες συνδικαλιστικές
ομάδες είχαν πολιτιστικ
θρο και δεν ένιωθαν την ανάγκη όπως ενωθούν
πάνω σε επαγγελματική βάση. Ακόμα και τα
συνδικάτα τής Σόφιας διακρίνονταν για την αβε
βαιότητα και την οργανωτική αδυναμία τους
όπως ανταποκριθούν στις απαιτήσεις τής επο
χής. Η μόν
γνωριζόταν ήταν αυτή των τεχνιτών, με μικρο
αστικές συνήθειες

Σοσιαλισμός ή βαρβαρότητα

τικό (δηλαδή, η ατομική ιδιοκτησία, η ταξική
νωνική διάρθρωση και η υποταγή της γυ

κας στον άνδρα), όχι μόνο δεν μπορούν να απο
νωθούν αντιδιαλεκτικά, αλλά θα πρέπει πά
τε να εξετάζονται στη διαρκή τους δια

δεση και εξέλιξη· δεδομένου του γεγονότος πως
δε σφράγισαν αποφασιστικά μόνο τον χα
ρα των δουλοκτητικών οικονομιών τής αρχ

τας και τού πρώιμου μεσαίωνα (όπου εμφα
στηκαν και θεμελιώθηκαν), αλλά και τη μορ

ύ φεουδαλισμού, και, κατ’ επέκταση,
μολόγησαν το πέρασμα στον κεφαλαιο

κό τρόπο παραγωγής και το αντίστοιχο πολι
στικό του εποικοδόμημα. 

Κωνσταντίνος 

Με αφορμή τα έργα: «Η πατριαρχία. Η προέλευση
και το μέλλον τού κοινωνικού μας συστήματος»,

νέστος Μπόρνεμαν, εκδόσεις ΜΙΕΤ, Αθήνα,
2001, «Ο φόβος μπροστά στην ελευθερία», Έριχ
Φρομ, εκδόσεις Μπουκουμάνης, Αθήνα, 1971, και
«Ο οργασμός και η Δύση. Ιστορία τής σαρκικής
απόλαυσης από τον 16ο αιώνα ως την εποχή μας)»,
Ρομπέρ Μυσεμπλέ, εκδόσεις Μεταίχμιο, Αθήνα,

Το συνδικαλιστικό πρόβλ
 το αγροτικό ζήτημα

στη Βουλγαρία 

Ο ρόλος τού Κομμουνιστικού Κόμματος
& ο Γκεόργκι Δημητρόφ 

Ήδη από το 1894, τέλη τού 19ου αιώνα, υπό
τις οργανωτικές φροντίδες τού τότε Σοσιαλδη

κρατικού κόμματος, ο κλάδος των τυπο
φων απέκτησε κεντρικό συνδικάτο και παραρτή

τα σε περιοχές πέραν τού κέντρου τής Σόφιας.
Ωστόσο, έπειτα από απεργιακές κινητοποιήσεις
τού εν λόγω συνδικάτου, η λειτουργία του κα

ρευσε. Ο αυθορμητισμός υπήρξε η αιτία συρ
κνωσης και διάλυσης των περαιτέρω προ

του. Υπήρξε, ωστόσο, το πρώτο συν
κάτο των εργαζομένων τής χώρας. Το 1900 θα

χειρηθεί η ανασυγκρότησή του και μαζί με το
δικάτο των τυπογράφων, το αίτημα για συν

κάτα και σε άλλους κλάδους εργασίας κυριάρ
με επίκεντρο το αίτημα ενός κεντρικού

δικάτου, που θα συνένωνε το σύνολο των
κλαδικών συνδικάτων. Απόπειρες έλαβαν χώρα,

λά ήταν αδύναμες, δεδομένης τής ισχνής ανά
ξης της καπιταλιστικής παραγωγής στη χώ

ρα. Οι μικρές και διάσπαρτες συνδικαλιστικές
ομάδες είχαν πολιτιστικό χαρακτήρα και υπό
θρο και δεν ένιωθαν την ανάγκη όπως ενωθούν

νω σε επαγγελματική βάση. Ακόμα και τα
δικάτα τής Σόφιας διακρίνονταν για την αβε
τητα και την οργανωτική αδυναμία τους

όπως ανταποκριθούν στις απαιτήσεις τής επο
χής. Η μόνη συνδικαλιστική οργάνωση που ανα

ριζόταν ήταν αυτή των τεχνιτών, με μικρο
κές συνήθειες, υπό την επιρροή τής μικρο

Σοσιαλισμός ή βαρβαρότητα 

τικό (δηλαδή, η ατομική ιδιοκτησία, η ταξική 
νωνική διάρθρωση και η υποταγή της γυναί-

, όχι μόνο δεν μπορούν να απο-
νωθούν αντιδιαλεκτικά, αλλά θα πρέπει πά-
τε να εξετάζονται στη διαρκή τους διασύν-

δεση και εξέλιξη· δεδομένου του γεγονότος πως 
δε σφράγισαν αποφασιστικά μόνο τον χαρακτή-

ς αρχαιό-
πρώιμου μεσαίωνα (όπου εμφανί-

στηκαν και θεμελιώθηκαν), αλλά και τη μορφο-
φεουδαλισμού, και, κατ’ επέκταση, 

μολόγησαν το πέρασμα στον κεφαλαιοκρατι-
κό τρόπο παραγωγής και το αντίστοιχο πολιτι-

Κωνσταντίνος Λίχνος 

Με αφορμή τα έργα: «Η πατριαρχία. Η προέλευση
και το μέλλον τού κοινωνικού μας συστήματος»,

νέστος Μπόρνεμαν, εκδόσεις ΜΙΕΤ, Αθήνα,
2001, «Ο φόβος μπροστά στην ελευθερία», Έριχ

, 1971, και 
ς σαρκικής 

αιώνα ως την εποχή μας)», 
Ρομπέρ Μυσεμπλέ, εκδόσεις Μεταίχμιο, Αθήνα,

πρόβλημα 
το αγροτικό ζήτημα 

Ο ρόλος τού Κομμουνιστικού Κόμματος 

αιώνα, υπό 
τις οργανωτικές φροντίδες τού τότε Σοσιαλδη-

άδος των τυπογρά-
νδικάτο και παραρτή-

τα σε περιοχές πέραν τού κέντρου τής Σόφιας. 
Ωστόσο, έπειτα από απεργιακές κινητοποιήσεις 
τού εν λόγω συνδικάτου, η λειτουργία του κα-

ρευσε. Ο αυθορμητισμός υπήρξε η αιτία συρ-
κνωσης και διάλυσης των περαιτέρω προσπα-

πήρξε, ωστόσο, το πρώτο συνδι-
κάτο των εργαζομένων τής χώρας. Το 1900 θα 

χειρηθεί η ανασυγκρότησή του και μαζί με το 
δικάτο των τυπογράφων, το αίτημα για συν-

κάτα και σε άλλους κλάδους εργασίας κυριάρ-
κεντρικού 

που θα συνένωνε το σύνολο των 
κλαδικών συνδικάτων. Απόπειρες έλαβαν χώρα, 

ς ισχνής ανά-
ξης της καπιταλιστικής παραγωγής στη χώ-

ρα. Οι μικρές και διάσπαρτες συνδικαλιστικές 
ό χαρακτήρα και υπόβα-

θρο και δεν ένιωθαν την ανάγκη όπως ενωθούν 
νω σε επαγγελματική βάση. Ακόμα και τα 
δικάτα τής Σόφιας διακρίνονταν για την αβε-
τητα και την οργανωτική αδυναμία τους 

όπως ανταποκριθούν στις απαιτήσεις τής επο-
νδικαλιστική οργάνωση που ανα-

ριζόταν ήταν αυτή των τεχνιτών, με μικρο-
υπό την επιρροή τής μικρο-



Ζητήματα Μαρξισμού, τεύχος 3ο, Σεπτέμβρης, 2024 
 

 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Ζητήματα Μαρξισμού, τεύχος 3ο, Σεπτέμβρης, 2024 
 
αστικής τάξης. Ταυτόχρονα, ο αγώνας μέσα στο 
Σοσιαλ-δημοκρατικό κόμμα ενάντια στην αστική 
επίδραση, παραμέρισε εν μέρει τον αγώνα τής 
συνδικαλιστικής ενοποίησης, είτε σε μία συνδι-
καλιστική ένωση, είτε σε μία γενική συνδικαλι-
στική ένωση. Ουσιαστικά, η ανάγκη δημιουρ-
γίας ενιαίας συνδικαλιστικής οργάνωσης επιβλή-
θηκε με τη διάσπαση με τους ρεβιζιονιστές και 
την ταχεία άνοδο του εργατικού κινήματος στα 
1904. Ωστόσο, η γενική συνδικαλιστική ένωση 
ανέλαβε εξ αρχής λειτουργίες που δεν της αναλο-
γούσαν, αλλά αντίθετα αποτελούσαν προέκταση 
των ανομοιογενών υποχρεώσεων και συνθέσεων 
των κλαδικών ενώσεων, γεγονός που, παρά τη 
σημασία την οποία απέκτησε στον δημόσιο 
χώρο η οργάνωση και ένωση του συνδικαλιστι-
κού κινήματος της χώρας, δεν ήταν εντέλει σε 
θέση να εκτελέσει με επιτυχία τους στόχους και 
τους σκοπούς των διαφόρων συνδικαλιστικών 
φορέων στις τάξεις της.  

Σταδιακά οι συνθήκες αλλάζουν: με την ανά-
πτυξη της καπιταλιστικής παραγωγής και τη 
μεταβολή τής φόρμας ορισμένων βιοτεχνιών, 
που πλέον μετατρέπονται σε καπιταλιστικές, ο 
αριθμός των εργοστασίων πολλαπλασιάζεται και 
μαζί του πολλαπλασιάζεται ο αριθμός των 
εργατών. Η μετακίνηση των εργατών από τη 
μία πόλη στην άλλη, από τη μία παραγωγική 
μονάδα στην άλλη, έδειξε πρακτικά στους εργά-
τες τον κοινό παρονομαστή των συμφερόντων 
τους. Πλέον, συνειδητοποιούν ότι ο αγώνας δεν 
αφορά μόνο το εκάστοτε μεμονωμένο αφεντικό, 
αλλά και τις βιομηχανικές και βιοτεχνικές ενώ-
σεις τους. Οι τελευταίες αυτές πλαισιώνονται 
από την υποστήριξη του κράτους και των οργά-
νων του: αστυνομία, στρατός, εμπορικά και βιο-
μηχανικά επιμελητήρια κ.ά. Στο μέτωπο αυτό οι 
εργάτες συνειδητοποιούν ότι η απάντησή τους 
μπορεί να έρθει οργανωμένα. Οι διάφορες απερ-
γίες αναπτύσσονται τώρα κλιμακωτά, ανεβάζο-
ντας κάθε τόσο το αγωνιστικό επίπεδο συνειδη-
τοποίησης των εργατών. Είναι η στιγμή κατά 
την οποία η συνδικαλιστική ένωση των εργατών 
προχώρησε ένα βήμα παραπέρα, καθώς πια με-
τασχηματίζονται οι κλασικές ενώσεις από πολι-
τιστικές οργανώσεις σε συνδικάτα, με στόχο τη 
βελτίωση των όρων και συνθηκών εργασίας, σε 
ακατάπαυστη σύγκρουση με τ’ αφεντικά. Βασι-
κή αδυναμία ο μετασχηματισμός των κλαδικών 
επαγγελματικών ενώσεων σε συνδικαλιστικές 
ενώσεις. «Για ν’ αποκατασταθούν και να κατοχυ-
ρωθούν τα δικαιώματα της εργατικής τάξης, για 
ν’ αποκρούσουμε τα χτυπήματα που καταφέρνει 
εναντίον μας η μπουρζουαζία, για να εξουδετε-
ρώσουμε την επίδρασή της ανάμεσα στους εργά-
τες και για ν’ αποκτήσουμε καλύτερες συνθήκες 
ζωής για το βουλγαρικό προλεταριάτο, προκει-
μένου να μπορέσει ν’ αγωνιστεί αποτελεσματι-
κότερα, είναι ανάγκη να δημιουργηθούν συνδικα-
λιστικές οργανώσεις που να διαθέτουν συγκε-
ντρωτικές μεθόδους και δυνάμεις. Στον συνασπι-
σμό τής μπουρζουαζίας που βρίσκεται στην 
εξουσία, πρέπει ν’ αντιτάξουμε τον αδιάρρηκτο 

συνασπισμό τής εργατικής τάξης κάτω από τη 
σημαία τής Σοσιαλ-δημοκρατίας. Απαραίτητη 
προϋπόθεση για τον σκοπό αυτόν είναι η ένωση 
των συνδικαλιστικών ομάδων και των εργατών, 
που είναι διασκορπισμένοι σ’ όλη τη χώρα, σε 
συνδικαλιστικές ενώσεις» (σσ. 22-23).  

Το πρόβλημα της οργάνωσης των συνδικαλι-
στικών ενώσεων είναι άμεσα συνδεδεμένο με 
τους σκοπούς, τον χαρακτήρα και τα καθήκοντά 
τους. Οι σοσιαλιστικές συνδικαλιστικές οργανώ-
σεις, σε αντίθεση με εκείνες τής άμεσης αστικής 
επιρροής, έχουν ως βασικό σκοπό τον αγώνα για 
τη βελτίωση των συνθηκών εργασίας ανά επαγ-
γελματικό κλάδο, μέσα στα πλαίσια της καπιτα-
λιστικής διάρθρωσης της εργασίας, με τελικό 
στόχο την ολική κατάργηση της ίδια τής εκμε-
τάλλευσης. Οι σοσιαλιστικές συνδικαλιστικές 
οργανώσεις δεν μπορούν να περιορίζονται σε 
τοπικής-εθνικής εμβέλειας αγώνες. Εκ των 
πραγμάτων υπερβαίνουν τα σύνορα της καπιτα-
λιστικής κοινωνίας, συνειδητοποιώντας πως η 
ταξική αναμέτρηση είναι παντού κοινή και πως 
όσες βελτιώσεις κι αν πετύχει το συνδικαλιστικό 
κίνημα, δεν είναι σε θέση να καταργήσουν την 
αιτία τού κακού: την ιδιοκτησία και την αναρχία 
τής παραγωγής. Έτσι, οι συνδικαλιστικές οργα-
νώσεις, ταυτόχρονα με τον αγώνα για μεταρρυθ-
μίσεις στους χώρους δουλειάς, συμμετέχουν 
στον γενικό αγώνα τής εργατικής τάξης για την 
κατάργηση της δουλείας τού μεροκάματου, για 
την απελευθέρωση τής δουλειάς, τον θρίαμβο 
του σοσιαλισμού. Απέναντι στο μέτωπο των ερ-
γατών υψώνεται το μέτωπο των ενωμένων δυνά-
μεων εξουσίας, μπουρζουάδων, οικονομικών και 
πολιτικών ελίτ, αστυνομία, στρατός, εκκλησία, 
εκπαιδευτικό σύστημα. Η μπουρζουαζία, αξιο-
ποιώντας τη συγκεντρωτική δύναμη του αστικού 
κράτους, διαμορφώνει ένα ολικό πλέγμα περιορι-
σμών και ελέγχων, υποβάλλοντας σε σειρά στε-
ρήσεων την εργατική τάξη, τόσο ώστε να μη 
συνειδητοποιεί εκείνη την κατάσταση την οποία 
βιώνει. Παράλληλα, μέσα από μεταρρυθμιστικές 
πρωτοβουλίες, επιχειρεί να διαφθείρει και να 
αποδιοργανώσει την εργατική τάξη. Μέσα σε 
αυτά τα πλαίσια το εργατικό κίνημα οφείλει να 
οργανωθεί εξίσου σε συγκεντρωτική βάση. Να 
οργανωθούν οι εργάτες κάτω από κοινή σημαία 
με ενιαία φωνή. Χρειάζεται να αντιτάξουν στις 
οργανωμένες δυνάμεις τής αστικής τάξης, τις 
οργανωμένες ενώσεις των εργατών. Οι παλιού 
τύπου ενώσεις των εργατών δεν ήταν σε θέση να 
αντιληφθούν τη θέση τού εργάτη στους όρους 
τής παραγωγής, ούτε και την κρατική πολιτική 
έναντι της καπιταλιστικής κοινωνικής οργάνω-
σης, και αυτό γιατί τα trade unions ήταν κλει-
σμένα στο επαγγελματικό πλαίσιο λειτουργίας 
τους και απέφευγαν προσεκτικά κάθε συμμετο-
χή στους πολιτικούς αγώνες τής χώρας. Ενδια-
φέρονταν αποκλειστικά για τα επαγγελματικά 
προβλήματα του κλάδου τους, χωρίς γενικεύ-
σεις. Αυτό επέτρεπε την αστική τάξη να μετα-
χειρίζεται τα trade unions ανάλογα με τα συμφέ-
ροντά της. Μπροστά στον κίνδυνο αυτές οι 

μορφές οργάνωσης των εργατών να μετατρα-
πούν σε μαχητικούς πυλώνας διεκδίκησης, δε δί-
στασαν ακόμη και να προχωρήσουν σε διάλυση 
ορισμένων εξ αυτών, έως και απαγόρευση της 
λειτουργίας τους. Ωστόσο, αυτή η κατασταλτική 
πολιτική, παράλληλα με τις νέες συνθήκες τής 
καπιταλιστικής ανάπτυξης και τού αγώνα μετα-
ξύ εργασίας και κεφαλαίου, δεν είχε τα αναμενό-
μενα αποτελέσματα για την μπουρζουαζία. Ακό-
μη και δίχως την οργανωμένη παρουσία των 
συνδικάτων, λάμβαναν χώρα αυθόρμητες απερ-
γίες, βίαιες σε πολλές των περιπτώσεων.  

Στην Αγγλία, μπροστά στον αντίστοιχο κίν-
δυνο, η αστική τάξη προχώρησε σε σειρά παρα-
χωρήσεων και προνομίων, τα πλεονεκτήματα 
των οποίων ευνοούσαν ουσιαστικά τους ειδικευ-
μένους κυρίως εργάτες, διαμορφώνοντας ένα 
άτυπο στρώμα αριστοκρατίας τής εργατικής τά-
ξης. Στο πλαίσιο αυτό καθιερώθηκαν συλλογικές 
συμβάσεις εργασίας με όρους και κανόνες αμοι-
βής, τη διάρκεια της εργάσιμης μέρας, τις μι-
σθολογικές κλίμακες, ενώ ζωτικής σημασίας 
στην πρόσδεση εργατών και συνδικάτων στον 
καπιταλιστικό τρόπο παραγωγής και κοινωνικής 
ζωής ήταν η συμμετοχή των εργατών στα κέρδη 
των επιχειρήσεων με τη μορφή των ποσοστών. 
Έτσι, οι καπιταλιστές κέρδισαν, αφενός, ένα μέ-
γιστο ποσοστό παραγωγικότητας, αφετέρου, την 
αφοσίωση των εργατών στην παραγωγική διαδι-
κασία και μόνο. Ουσιαστικά, οι καπιταλιστές με 
τον τρόπο αυτόν έδειχναν στους εργάτες πως η 
βελτίωση της θέσης τους στο κοινωνικό γίγνε-
σθαι είναι εφικτή όχι μέσα από τις απεργίες και 
την πάλη ενάντια στην καπιταλιστική εκμετάλ-
λευση, αλλά μόνο μέσα από την αύξηση του κε-
φαλαίου ως προϊόν επέκτασης της παραγωγής 
και της συνακόλουθης αύξησης του κέρδους. 
Αποτέλεσμα αυτής της πολιτικής στην Αγγλία, 
τα συνδικάτα από μαχητικές οργανώσεις τής ερ-
γατικής τάξης, μετατράπηκαν σε μοχλούς ισορ-
ροπίας και ταξικής ειρήνης. Αντίστοιχα, αφού 
υιοθέτησαν θέσεις τού εθνικού κεφαλαίου, υπο-
στήριξαν και τους ιμπεριαλιστικούς πολέμους 
τής Αγγλίας στον ανταγωνισμό με τον επιθετικό 
γερμανικό καπιταλισμό, με σκοπό να διατηρηθεί 
ο έλεγχος στις Ινδίες και άλλες αποικίες. Τα αγ-
γλικά εργατικά συνδικάτα τέθηκαν εξ ολοκλή-
ρου στην υπηρεσία τής ιμπεριαλιστικής και κερ-
δοσκοπικής αστικής τάξης. «Ο οπορτουνισμός 
τού παρελθόντος και η υπάρχουσα συνδιαλλαγή 
στο εργατικό συνδικαλιστικό κίνημα, η πολιτική 
των συνδικάτων που περιοριζόταν μόνο και μόνο 
στον αγώνα για την καλυτέρευση των όρων δου-
λειάς –μέσα στο πλαίσιο του καπιταλιστικού συ-
στήματος– η στενότητα πνεύματος στο επαγγελ-
ματικό πλάνο, η μυωπία και η διαφθορά τής συν-
δικαλιστικής γραφειοκρατίας, η κατάρτιση των 
εργατικών μαζών μέσα στα συνδικάτα κάτω από 
ένα πνεύμα απόκτησης πλεονεκτημάτων κοινω-
νικού περιεχομένου, σύμφωνα με τις παλιές συμ-
φωνίες με τους καπιταλιστές, όλα αυτά ανα-
πτύχθηκαν και εκδηλώθηκαν με τον καλύτερο 
τρόπο στη διάρκεια του πολέμου, κάτω από τη 



μορφή ενός εργατικού ιμπεριαλισμού που συνέ
τριψε τη διεθνή αλληλεγγύη τού προλεταριάτου, 
μεταμορφώνοντας τους εργάτες των διαφόρων 
χωρών σε θανάσιμους εχθρούς
ζονταν εξυπηρετώντας τους σκοπούς τού διε
κεφαλαίου, που αποτελεί και τον κοινό τους
εχθρό» (σελ. 49).  

Ο δε πρώτος παγκόσμιος πόλεμος έφερε στο 
προσκήνιο το δίλημμα: είτε η ανθρωπότητα να 
περάσει σε νέες μορφές παραγωγής και κοινω
κής οργάνωσης, είτε να μείνει καθηλωμένη στο 
καθεστώς τής ιμπεριαλιστικής βαρβαρότητας. 
Και σε αυτές τις συνθήκες οι απόπειρες των συν
δικάτων όπως καλυτερεύσουν τη θέση των εργα
τών στα προπολεμικά μισθολογικά επίπεδα, 
αποδείχτηκαν τελείως ανώφελες και ανεπα
Μέσα στο καπιταλιστικό σύστημα καμία βελ
τίωση δεν είναι μόνιμη και καθολική. Υπο
εται ολοένα τη θέση τού εργάτη στο όνομα του 
κέρδους. Αντίθετα, στόχος θα έπρεπε να είναι η 
πάλη για την κατάληψη της πολιτικής εξουσίας, 
δεδομένου του γεγονό
ενός κοινωνικού και παραγωγικού συστήματος 
είναι άμεσα συνυφασμέν
σία. Η κατάργηση της καπιταλιστικής εκμε
λευσης δεν μπορεί να συμβεί παρά μόνο απο
σπώντας την πολιτική εξουσία τής αστικής τά
ξης απ’ τα χέρια της, ένα ζήτημα που λύνεται 
μόνο μέσα από την κοινωνική επανάσταση. Το 
σύνθημα της ουδετερότητας των συνδικάτων 
υπήρξε μία κάλπικη πολιτικής τής μπουρζουα
ζίας μέσα στο συνδικαλιστικό κίνημα
να τα μετατρέψει σε στηρίγματα της κυριαρχίας 
τού καπιταλισμού. Αυτού του τύπου οι δολιότ
τες αντιμετωπίζονται στην πράξη μόνο μέσα 
από την ανάπτυξη της εργατικής πάλης, σαρώ
νοντας τις ψευδαισθήσεις περί ουδετερότητας 
και ανεξαρτησίας των συνδικάτων από την πολι
τική οργάνωση και πάλη τού προλετα

Στη συνειδητή αυτή πάλη ο Γκ. Δημητρόφ θα 
προβάλλει διαρκώς την αναγκαιότητα δημι
γίας ενιαίου μετώπου προκειμένου να αντιμετω
πιστεί και ν’ αναχαιτ
θεση του κεφαλαίου (μετά τον πρώτο παγκόσμιο 
πόλεμο). Ήδη το 1923 ε
Βουλγαρία η αύξηση του κόστους ζωής με ταυ
τόχρονη μείωση της αγοραστικής αξίας τού ερ
γατικού μεροκάματου. Βούλγαροι εργάτες απο
λύονται, ενώ στη θέση τους εισάγονται ξένοι ως 
φτηνά εργατικά χέρια, δημιουργώντας αντα
νισμούς και συγκρούσεις εντός τής ίδιας της ερ
γατικής τάξης. Το ωράριο παρατείνεται αυθαί
ρετα, ενώ η εργατική νομοθεσία εξευτελίζεται. 
Παράλληλα, καταργούν τους περιορισμούς στα 
κατώτατα όρια του χονδρεμπορίου και των χρη
ματιστηριακών αξιών, ενώ επιτρέπουν στους 
γαλογαιοκτήμονες να παρακάμπτουν τον νόμο 
περί εγγείων κτημάτων και να καρπώνονται τη 
σοδιά των χωρικών. Επίσης, καταργούν τον νό
μο περί στέγης των εργατών, αυξάνονται οι τι
μές σε είδη πρώτης ανάγκης για τις μάζες. Εξα
γωγές τροφίμων και τελωνειακή 
τευθύνονται προς τη μεγέθυνση των καπιτα

μορφή ενός εργατικού ιμπεριαλισμού που συνέ-
ψε τη διεθνή αλληλεγγύη τού προλεταριάτου, 
ταμορφώνοντας τους εργάτες των διαφόρων 

χωρών σε θανάσιμους εχθρούς, που αλληλοσφά-
ζονταν εξυπηρετώντας τους σκοπούς τού διεθνούς 
κεφαλαίου, που αποτελεί και τον κοινό τους 

Ο δε πρώτος παγκόσμιος πόλεμος έφερε στο 
προσκήνιο το δίλημμα: είτε η ανθρωπότητα να 
περάσει σε νέες μορφές παραγωγής και κοινωνι-

ργάνωσης, είτε να μείνει καθηλωμένη στο 
θεστώς τής ιμπεριαλιστικής βαρβαρότητας. 

Και σε αυτές τις συνθήκες οι απόπειρες των συν-
δικάτων όπως καλυτερεύσουν τη θέση των εργα-
τών στα προπολεμικά μισθολογικά επίπεδα, 

δείχτηκαν τελείως ανώφελες και ανεπαρκείς. 
Μέσα στο καπιταλιστικό σύστημα καμία βελ-

ση δεν είναι μόνιμη και καθολική. Υπονομεύ-
ται ολοένα τη θέση τού εργάτη στο όνομα του 

κέρδους. Αντίθετα, στόχος θα έπρεπε να είναι η 
πάλη για την κατάληψη της πολιτικής εξουσίας, 
δεδομένου του γεγονότος ότι η αντικατάσταση 
ενός κοινωνικού και παραγωγικού συστήματος 
είναι άμεσα συνυφασμένη με την πολιτική εξου-
σία. Η κατάργηση της καπιταλιστικής εκμετάλ-

σης δεν μπορεί να συμβεί παρά μόνο απο-
ντας την πολιτική εξουσία τής αστικής τά-

χέρια της, ένα ζήτημα που λύνεται 
νο μέσα από την κοινωνική επανάσταση. Το 
θημα της ουδετερότητας των συνδικάτων 

ξε μία κάλπικη πολιτικής τής μπουρζουα-
ζίας μέσα στο συνδικαλιστικό κίνημα, με σκοπό 

σε στηρίγματα της κυριαρχίας 
τού καπιταλισμού. Αυτού του τύπου οι δολιότη-
τες αντιμετωπίζονται στην πράξη μόνο μέσα 
από την ανάπτυξη της εργατικής πάλης, σαρώ-

ντας τις ψευδαισθήσεις περί ουδετερότητας 
και ανεξαρτησίας των συνδικάτων από την πολι-

κή οργάνωση και πάλη τού προλεταριάτου.  
Στη συνειδητή αυτή πάλη ο Γκ. Δημητρόφ θα 

την αναγκαιότητα δημιουρ-
γίας ενιαίου μετώπου προκειμένου να αντιμετω-

και ν’ αναχαιτιστεί η συντονισμένη επί-
θεση του κεφαλαίου (μετά τον πρώτο παγκόσμιο 

λεμο). Ήδη το 1923 είχε καταγραφεί στη 
Βουλγαρία η αύξηση του κόστους ζωής με ταυ-

χρονη μείωση της αγοραστικής αξίας τού ερ-
τικού μεροκάματου. Βούλγαροι εργάτες απο-
νται, ενώ στη θέση τους εισάγονται ξένοι ως 

φτηνά εργατικά χέρια, δημιουργώντας ανταγω-
συγκρούσεις εντός τής ίδιας της ερ-

γατικής τάξης. Το ωράριο παρατείνεται αυθαί-
τα, ενώ η εργατική νομοθεσία εξευτελίζεται. 

Παράλληλα, καταργούν τους περιορισμούς στα 
κατώτατα όρια του χονδρεμπορίου και των χρη-

τιστηριακών αξιών, ενώ επιτρέπουν στους με-
γαλογαιοκτήμονες να παρακάμπτουν τον νόμο 

ρί εγγείων κτημάτων και να καρπώνονται τη 
διά των χωρικών. Επίσης, καταργούν τον νό-

μο περί στέγης των εργατών, αυξάνονται οι τι-
μές σε είδη πρώτης ανάγκης για τις μάζες. Εξα-
γωγές τροφίμων και τελωνειακή πολιτική κα-

θύνονται προς τη μεγέθυνση των καπιταλι-

στι
εσω
τα
στικό Κόμμα Βουλγαρίας πρότεινε τη δημι
γία ενός ενιαίου μετώπου
κ
μα, με στόχο την αναχαίτηση της επιθετικό
τας του κεφαλαίου και του αστικού κράτους. 
Ενιαίο μέτωπο δε σήμαινε την εγκατάλειψη γε
νι
κόμματα αυτά, ο
τάς τους. Αντίθετα, σήμαινε την υιοθέτηση μίας 
κοινής και συγκεκριμένης αντικαπιταλιστικής 
πλατφόρμας για την άμυνα των εργαζομένων. Ο 
φασισμός υπήρξε το αποκούμπι τής ταξικής κυ
ριαρχίας τού κεφαλαίου και τής αστικής εξου
σίας.
των κομμουνιστών προβάλλοντας τον «κομμου
νι
τού εργαζόμενου λαού. Αντικειμενικός του σκο
πό υπήρξε η προάσπιση των συμφερόντων επί
σης του κεφαλαίου, η εδραίωση της εκμετ
σης, η καταλήστευση των λαϊκών μαζών απ’ την 
καπιταλιστική μειοψηφία. Συνεπώς, μπροστά 
στον κίνδυνο που συνεπαγόταν η ενεργοποίησή 
του (βλ. το παράδειγμα της Ιταλίας) το κοινό 
ζω
των οργανώσεών τους επέβαλε
νη
θεια
λαού. Φυσικά, σε αυτό το ενιαίο μέτωπο κε
κό πρόβλημα ήταν αυτό της εξουσίας, βασισμένο 
στο ερώτημα: Σε ποιόν πρέπει να ανήκει η εξου
σία στη χώρα. 
κών η λύση είναι απλή: διατήρηση πάση θυσία 
των κεκτημένων τους. Εξάλλου, οι καπιταλιστές 
ενδιαφέρονται για το ατομικό τους συμφέρον και 
την ιδιοκτησία τους, τη διεύρυνση της εκμετάλ
λευ
τους η εγκαθίδρυση μέσα στη χώρα μίας διεύ
θυν
και των μετοχικών ταμείων, του χρηματιστη
ρίου, των βιομηχανικών ενώσεων, τού εμπο
κού επιμελητηρίου κ.λπ. Συνεπώς, η καπιταλι
στι
φευκτα στη στρατιωτική φασιστική δικτατορία 
ενάντια στο
τής πολιτικής κρίσης, συνε
της εξουσίας στα χέρια των εργατών. Μία λύση 
η οποία θα οδηγήσει την πολιτική, οικονομική, 
κοινωνική και πο
κατοχύρωση των δικαιωμάτων, των ελευθεριών, 
τής ζωής, τής ευημερίας και τής ειρήνης τού ερ
γα
ενιαίο εργατικό μέτωπο έχει ως σκοπό να συ
νώ
όλ
ρού
φρου
σμευ
μο
τα
των συμφερόντων 

στικών κερδών και όχι προς τη διατήρηση των 
εσωτερικών αποθεμάτων για την εσωτερική κα
τανάλωση. Σε αυτό το πλαίσιο το Κομμουνι
στικό Κόμμα Βουλγαρίας πρότεινε τη δημι
γία ενός ενιαίου μετώπου με το Σοσιαλ
κρατικό, το Αγροτικό και το Ριζοσπαστικό κόμ
μα, με στόχο την αναχαίτηση της επιθετικό
τας του κεφαλαίου και του αστικού κράτους. 
Ενιαίο μέτωπο δε σήμαινε την εγκατάλειψη γε
νικών αρχών πάνω στις οποίες στηρίζονταν τα 
κόμματα αυτά, ούτε υπονόμευση της ταυτό
τάς τους. Αντίθετα, σήμαινε την υιοθέτηση μίας 
κοινής και συγκεκριμένης αντικαπιταλιστικής 
πλατφόρμας για την άμυνα των εργαζομένων. Ο 
φασισμός υπήρξε το αποκούμπι τής ταξικής κυ
ριαρχίας τού κεφαλαίου και τής αστικής εξου
σίας. Ο φασισμός δε στρεφόταν εναντίον μόνο 
των κομμουνιστών προβάλλοντας τον «κομμου
νιστικό κίνδυνο», αλλά και συνολικά εναντίον 
τού εργαζόμενου λαού. Αντικειμενικός του σκο
πό υπήρξε η προάσπιση των συμφερόντων επί
σης του κεφαλαίου, η εδραίωση της εκμετ
σης, η καταλήστευση των λαϊκών μαζών απ’ την 
καπιταλιστική μειοψηφία. Συνεπώς, μπροστά 
στον κίνδυνο που συνεπαγόταν η ενεργοποίησή 
του (βλ. το παράδειγμα της Ιταλίας) το κοινό 
ζωτικό συμφέρον των εργαζόμενων μερών και 
των οργανώσεών τους επέβαλε,
νη, την υπεράσπιση, με συντεταγμένη προ
θεια, των ελευθεριών και των δικαιωμάτων τού 
λαού. Φυσικά, σε αυτό το ενιαίο μέτωπο κε
κό πρόβλημα ήταν αυτό της εξουσίας, βασισμένο 
στο ερώτημα: Σε ποιόν πρέπει να ανήκει η εξου
σία στη χώρα. Απ’ την πλευρά των καπι
κών η λύση είναι απλή: διατήρηση πάση θυσία 
των κεκτημένων τους. Εξάλλου, οι καπιταλιστές 
ενδιαφέρονται για το ατομικό τους συμφέρον και 
την ιδιοκτησία τους, τη διεύρυνση της εκμετάλ
λευσης και της άσκησης της εξουσίας. Σ
τους η εγκαθίδρυση μέσα στη χώρα μίας διεύ
θυνσης που θα ρυθμίζει τα κέρδη των τραπεζών 
και των μετοχικών ταμείων, του χρηματιστη
ρίου, των βιομηχανικών ενώσεων, τού εμπο
κού επιμελητηρίου κ.λπ. Συνεπώς, η καπιταλι
στική λύση τής πολιτικής κρίση
φευκτα στη στρατιωτική φασιστική δικτατορία 
ενάντια στον λαό. Η άλλη λύση, η λαϊκή λύση 
τής πολιτικής κρίσης, συνεπάγεται
της εξουσίας στα χέρια των εργατών. Μία λύση 
η οποία θα οδηγήσει την πολιτική, οικονομική, 
κοινωνική και πολιτιστική ζωή τής χώρας στην 
κατοχύρωση των δικαιωμάτων, των ελευθεριών, 
τής ζωής, τής ευημερίας και τής ειρήνης τού ερ
γαζόμενου λαού. Σε αυτήν την κατεύθυνση το 
ενιαίο εργατικό μέτωπο έχει ως σκοπό να συ
νώσει τις προσπάθειες του προλεταριάτου κι 
όλων των άλλων ομάδων εργαζομένων στην πα
ρούσα καπιταλιστική πραγματικότητα, να περι
φρουρήσει τα συμφέροντά τους. Στόχος η αποδέ
σμευση των εργαζόμενων μαζών από την κηδε
μονία τής μπουρζουαζίας, που σταθεροποιεί τις 
ταξικές σχέσεις και πετυχαίνει την
των συμφερόντων της, σέρνοντας το προ

κών κερδών και όχι προς τη διατήρηση των 
τερικών αποθεμάτων για την εσωτερική κα-

νάλωση. Σε αυτό το πλαίσιο το Κομμουνι-
στικό Κόμμα Βουλγαρίας πρότεινε τη δημιουρ-

με το Σοσιαλ-δημο-
ατικό, το Αγροτικό και το Ριζοσπαστικό κόμ-

μα, με στόχο την αναχαίτηση της επιθετικότη-
τας του κεφαλαίου και του αστικού κράτους. 
Ενιαίο μέτωπο δε σήμαινε την εγκατάλειψη γε-

κών αρχών πάνω στις οποίες στηρίζονταν τα 
ύτε υπονόμευση της ταυτότη-

τάς τους. Αντίθετα, σήμαινε την υιοθέτηση μίας 
κοινής και συγκεκριμένης αντικαπιταλιστικής 
πλατφόρμας για την άμυνα των εργαζομένων. Ο 
φασισμός υπήρξε το αποκούμπι τής ταξικής κυ-
ριαρχίας τού κεφαλαίου και τής αστικής εξου-

Ο φασισμός δε στρεφόταν εναντίον μόνο 
των κομμουνιστών προβάλλοντας τον «κομμου-

στικό κίνδυνο», αλλά και συνολικά εναντίον 
τού εργαζόμενου λαού. Αντικειμενικός του σκο-
πό υπήρξε η προάσπιση των συμφερόντων επίθε-
σης του κεφαλαίου, η εδραίωση της εκμετάλλευ-
σης, η καταλήστευση των λαϊκών μαζών απ’ την 
καπιταλιστική μειοψηφία. Συνεπώς, μπροστά 
στον κίνδυνο που συνεπαγόταν η ενεργοποίησή 
του (βλ. το παράδειγμα της Ιταλίας) το κοινό 

τικό συμφέρον των εργαζόμενων μερών και 
, τη στιγμή εκεί-

με συντεταγμένη προσπά-
των ελευθεριών και των δικαιωμάτων τού 

λαού. Φυσικά, σε αυτό το ενιαίο μέτωπο κεντρι-
κό πρόβλημα ήταν αυτό της εξουσίας, βασισμένο 
στο ερώτημα: Σε ποιόν πρέπει να ανήκει η εξου-

Απ’ την πλευρά των καπιταλιστι-
κών η λύση είναι απλή: διατήρηση πάση θυσία 
των κεκτημένων τους. Εξάλλου, οι καπιταλιστές 
ενδιαφέρονται για το ατομικό τους συμφέρον και 
την ιδιοκτησία τους, τη διεύρυνση της εκμετάλ-

άσκησης της εξουσίας. Στόχος 
τους η εγκαθίδρυση μέσα στη χώρα μίας διεύ-

σης που θα ρυθμίζει τα κέρδη των τραπεζών 
και των μετοχικών ταμείων, του χρηματιστη-
ρίου, των βιομηχανικών ενώσεων, τού εμπορι-
κού επιμελητηρίου κ.λπ. Συνεπώς, η καπιταλι-

κή λύση τής πολιτικής κρίσης οδηγεί αναπό-
φευκτα στη στρατιωτική φασιστική δικτατορία 

λύση, η λαϊκή λύση 
πάγεται το πέρασμα 

της εξουσίας στα χέρια των εργατών. Μία λύση 
η οποία θα οδηγήσει την πολιτική, οικονομική, 

λιτιστική ζωή τής χώρας στην 
κατοχύρωση των δικαιωμάτων, των ελευθεριών, 
τής ζωής, τής ευημερίας και τής ειρήνης τού ερ-

ζόμενου λαού. Σε αυτήν την κατεύθυνση το 
ενιαίο εργατικό μέτωπο έχει ως σκοπό να συνε-

σει τις προσπάθειες του προλεταριάτου κι 
ων των άλλων ομάδων εργαζομένων στην πα-
σα καπιταλιστική πραγματικότητα, να περι-

ρήσει τα συμφέροντά τους. Στόχος η αποδέ-
μαζών από την κηδε-
που σταθεροποιεί τις 

ξικές σχέσεις και πετυχαίνει την υλοποίηση 
σέρνοντας το προλεταριά-

το στην ουρά της. «Η συμμορία των τραπεζι
τών, των στρατηγών και των προφεσόρων, που 
με το πραξικόπημα ενάντια στην Αγροτική 
Ένωση είδαν να συντρίβεται και η μαζική οργά
νωση των Βούλγαρων αγροτώ
ετοιμάσει τις απαραίτητες συνθήκες για τη συ
ντριβή και του εργατικού κινήματος: 
μουνιστικό Κόμμα, τα εργατικά συνδικάτα, την 
εργατική ομοσπονδία, την οργάνωση της Νεο
λαίας, καθώς και τον εργατικό Τύπο, που δια
ζόταν πλατιά
κλοφορία απ’ όλες μαζί τις αστικές και σοσιαλ
δημοκρατικές εφημερίδες» (σσ. 170

Απ’ όλα τα παραπάνω ο Γκ. Δημητρόφ υπο
γράμμιζε την αναγκαιότητα συμμαχίας εργα
τών-αγροτών. «Οι αγρότες, οι εργάτες και οι 
καταπιεσμένε
όλων των άλλων χωρών, θ’ αντλήσουν από τις 
σκληρές δοκιμασίες που χτύπησαν τον εργα
μενο βουλγαρικό λαό, απ’ την αποτυχία τού πει
ράματος της κυβέρνησης στη Βουλγαρία, απ’ τα 
μοιραία σφάλματα της Αγροτικής Ένωσης και 
του Κομμουνιστικού Κόμματος, με λίγα λόγια, 
απ’ το βουλγαρικό δίδαγμα, θ’ αντλήσουν πολύ
τιμα μαθήματα σχετικά με το
δρόμο που πρέπει ν’ ακολουθήσουν για το
τους απελευθερωτικό αγώνα» (σελ. 176).

 

* Με αφορμή το έργο «
κτά έργα», τόμος πρώτος, εκδόσεις Αρίων, Αθήνα, 
1975. 

 

Η βία ως αναγκαιότητα

Το παράδειγμα της τελωνειακής ένωσης 

Ήδη από την εποχή τής δουλείας η χρήση 
των δούλων προϋπέθετε από τη μια πλευρά την 
ύπαρξη εργαλείων και αντικειμένων αναγκαίων 
για την εργασία το
τα μέσα για την επιβίωσή του. Για να γίνει εφι
κτή η δουλεία, επομένως, απαιτούταν η ύπαρξη 
μιας ορισμένης βαθμίδας παραγωγής και κατα
νομής τής εργασίας. Για να μετατραπεί η ερ
σία τού δούλου 
νωνικής οργάνωσης ήταν αναγκαία η συσσώ
ση πλούτου και το εμπόριο. Στις αρχαίες πρω
γονες κοινότητες
δουλεία διαδραμάτιζε δευτερεύοντα ρόλο, όπως 
και στην πρωτόγονη Ρώμη
τού πληθυσμού ν’ απασχολείται σε 
εργασίες. Αντίθετα, όταν το εμπόριο της Ρώμης 
τη μετέτρεψε σε παγκόσμια ηγεμονική δύναμη 
και η ιδιοκτησία συγκεντρωνόταν ολοένα στην 
ολιγάριθμη τάξη των πλουσίων γαιοκτημόνων, η 
δουλεία εκτόπισε την εργασία των αυτόνομων 
αγροτών. Η υποταγή τής μά
προϋποθέτει για τον δουλοκτήτη ότι κατέχει τα 
μέσα εργασίας που χωρίς αυτά δε θα μπορούσε 

Σοσιαλισμός ή βαρβαρότητα

το στην ουρά της. «Η συμμορία των τραπεζι
τών, των στρατηγών και των προφεσόρων, που 
με το πραξικόπημα ενάντια στην Αγροτική 

ση είδαν να συντρίβεται και η μαζική οργά
ση των Βούλγαρων αγροτών, ανάλαβε να προ

ετοιμάσει τις απαραίτητες συνθήκες για τη συ
ντριβή και του εργατικού κινήματος: To

νιστικό Κόμμα, τα εργατικά συνδικάτα, την 
γατική ομοσπονδία, την οργάνωση της Νεο

λαίας, καθώς και τον εργατικό Τύπο, που δια
ταν πλατιά και είχε δυο φορές μεγαλύτερη κυ

κλοφορία απ’ όλες μαζί τις αστικές και σοσιαλ
δημοκρατικές εφημερίδες» (σσ. 170-171).

Απ’ όλα τα παραπάνω ο Γκ. Δημητρόφ υπο
γράμμιζε την αναγκαιότητα συμμαχίας εργα

αγροτών. «Οι αγρότες, οι εργάτες και οι 
καταπιεσμένες εθνότητες των Βαλκανίων κι 
όλων των άλλων χωρών, θ’ αντλήσουν από τις 
σκληρές δοκιμασίες που χτύπησαν τον εργα

νο βουλγαρικό λαό, απ’ την αποτυχία τού πει
ματος της κυβέρνησης στη Βουλγαρία, απ’ τα 

μοιραία σφάλματα της Αγροτικής Ένωσης και 
ομμουνιστικού Κόμματος, με λίγα λόγια, 

απ’ το βουλγαρικό δίδαγμα, θ’ αντλήσουν πολύ
μα μαθήματα σχετικά με τον μόνο σωτήριο 

μο που πρέπει ν’ ακολουθήσουν για το
τους απελευθερωτικό αγώνα» (σελ. 176).

Αντώνης Ε. Χαριστός

Με αφορμή το έργο «Γκεόργκι Ντιμιτρόφ
κτά έργα», τόμος πρώτος, εκδόσεις Αρίων, Αθήνα, 

 
 

Η βία ως αναγκαιότητα
 

Το παράδειγμα της τελωνειακής ένωσης 
της Πρωσίας 

 
Ήδη από την εποχή τής δουλείας η χρήση 

των δούλων προϋπέθετε από τη μια πλευρά την 
ύπαρξη εργαλείων και αντικειμένων αναγκαίων 
για την εργασία του, και από την άλλη πλευρά 
τα μέσα για την επιβίωσή του. Για να γίνει εφι
κτή η δουλεία, επομένως, απαιτούταν η ύπαρξη 
μιας ορισμένης βαθμίδας παραγωγής και κατα

μής τής εργασίας. Για να μετατραπεί η ερ
σία τού δούλου σε καθολικό γνώρισμα μιας κοι

νικής οργάνωσης ήταν αναγκαία η συσσώ
ση πλούτου και το εμπόριο. Στις αρχαίες πρω
γονες κοινότητες, με την κοινή ιδιοκτησία
δουλεία διαδραμάτιζε δευτερεύοντα ρόλο, όπως 
και στην πρωτόγονη Ρώμη, με την πλειοψηφία 
τού πληθυσμού ν’ απασχολείται σε αγροτικές 
εργασίες. Αντίθετα, όταν το εμπόριο της Ρώμης 
τη μετέτρεψε σε παγκόσμια ηγεμονική δύναμη 
και η ιδιοκτησία συγκεντρωνόταν ολοένα στην 
ολιγάριθμη τάξη των πλουσίων γαιοκτημόνων, η 
δουλεία εκτόπισε την εργασία των αυτόνομων 
αγροτών. Η υποταγή τής μάζας των δούλων 
προϋποθέτει για τον δουλοκτήτη ότι κατέχει τα 
μέσα εργασίας που χωρίς αυτά δε θα μπορούσε 

Σοσιαλισμός ή βαρβαρότητα 

το στην ουρά της. «Η συμμορία των τραπεζι-
τών, των στρατηγών και των προφεσόρων, που 
με το πραξικόπημα ενάντια στην Αγροτική 

ση είδαν να συντρίβεται και η μαζική οργά-
ν, ανάλαβε να προ-

ετοιμάσει τις απαραίτητες συνθήκες για τη συ-
To Κομ-

νιστικό Κόμμα, τα εργατικά συνδικάτα, την 
γατική ομοσπονδία, την οργάνωση της Νεο-

λαίας, καθώς και τον εργατικό Τύπο, που διαβα-
και είχε δυο φορές μεγαλύτερη κυ-

κλοφορία απ’ όλες μαζί τις αστικές και σοσιαλ-
171). 

Απ’ όλα τα παραπάνω ο Γκ. Δημητρόφ υπο-
γράμμιζε την αναγκαιότητα συμμαχίας εργα-

αγροτών. «Οι αγρότες, οι εργάτες και οι 
ς εθνότητες των Βαλκανίων κι 

όλων των άλλων χωρών, θ’ αντλήσουν από τις 
σκληρές δοκιμασίες που χτύπησαν τον εργαζό-

νο βουλγαρικό λαό, απ’ την αποτυχία τού πει-
ματος της κυβέρνησης στη Βουλγαρία, απ’ τα 

μοιραία σφάλματα της Αγροτικής Ένωσης και 
ομμουνιστικού Κόμματος, με λίγα λόγια, 

απ’ το βουλγαρικό δίδαγμα, θ’ αντλήσουν πολύ-
μόνο σωτήριο 

μο που πρέπει ν’ ακολουθήσουν για τον δικό 
 

Αντώνης Ε. Χαριστός 
 

Γκεόργκι Ντιμιτρόφ. Εκλε-
κτά έργα», τόμος πρώτος, εκδόσεις Αρίων, Αθήνα, 

Η βία ως αναγκαιότητα 

Το παράδειγμα της τελωνειακής ένωσης  

Ήδη από την εποχή τής δουλείας η χρήση 
των δούλων προϋπέθετε από τη μια πλευρά την 
ύπαρξη εργαλείων και αντικειμένων αναγκαίων 

υ, και από την άλλη πλευρά 
τα μέσα για την επιβίωσή του. Για να γίνει εφι-
κτή η δουλεία, επομένως, απαιτούταν η ύπαρξη 
μιας ορισμένης βαθμίδας παραγωγής και κατα-

μής τής εργασίας. Για να μετατραπεί η εργα-
ε καθολικό γνώρισμα μιας κοι-

νικής οργάνωσης ήταν αναγκαία η συσσώρευ-
ση πλούτου και το εμπόριο. Στις αρχαίες πρωτό-

με την κοινή ιδιοκτησία, η 
δουλεία διαδραμάτιζε δευτερεύοντα ρόλο, όπως 

με την πλειοψηφία 
αγροτικές 

εργασίες. Αντίθετα, όταν το εμπόριο της Ρώμης 
τη μετέτρεψε σε παγκόσμια ηγεμονική δύναμη 
και η ιδιοκτησία συγκεντρωνόταν ολοένα στην 
ολιγάριθμη τάξη των πλουσίων γαιοκτημόνων, η 
δουλεία εκτόπισε την εργασία των αυτόνομων 

ζας των δούλων 
προϋποθέτει για τον δουλοκτήτη ότι κατέχει τα 
μέσα εργασίας που χωρίς αυτά δε θα μπορούσε 



Ζητήματα Μαρξισμού, τεύχος
 
να αξιοποιήσει τον υποδουλωμένο, διαθέτοντας 
παράλληλα και τα ελάχιστα δυνατά μέσα συντή
ρησης προκειμένου να τον κρατά στη ζωή. Έτσι, 
η ατομική ιδιοκτησία δεν εμφανίζεται στο προ
σκήνιο της ιστορίας ως προϊόν βίας και λη
στείας, αλλά ως προέκταση περιορισμένη αρχικά 
σε αντικείμενα της πρωτόγονης κοινότητας. 
Όσο περισσότερο τα προϊόντα τής κοινότητας 
παίρνουν τη μορφή εμπορεύματος, όσο δηλαδή 
δεν παράγονται για την προσωπική χρήση τού 
παραγωγού, τόσο η συσσώρευση πλούτου δια
κρίνει μεταξύ τους τα μέλη τής κοινότητας, υπο
νομεύοντας την κοινή ιδιοκτησία τής κοινοτικής 
γης και επιφέροντας ριζικές μεταβολές με κα
τεύθυνση τη μετατροπή τής κοινότητας σ
ριό μικροϊδιοκτητών. Όπου αποκτά υπόσταση η 
ατομική ιδιοκτησία είναι αποτέλεσμα της αλ
γής σχέσεων παραγωγής και ανταλλαγής, γε
γονός το οποίο υπηρετεί την αύξηση της παρα
γωγής και τη διεύρυνση του εμπορικού δικτύου. 
Η εξέλιξη αυτή εξηγείται με 
όρους, δίχως να χρειαστεί κανείς να καταφύγει 
στη ληστεία και τη βία ή σε οποιαδήποτε άλλη 
μορφή πολιτικής παρέμβασης. Είναι η πορεία 
ανέλιξης της αστικής τάξης. Η πορεία κυ
χίας τής αστικής τάξης είναι ο ταξικός αγώνας 
ενάντια στη φεουδαρχική αριστοκρατία, είναι ο 
αγώνας τής πόλης ενάντια στο χωριό, η πάλη 
τής βιομηχανίας ενάντια στη γαιοκτησία, τής 
οικονομίας τού χρήματος ενάντια στη φυσική 
οικονομία. Σε αυτό το πλαίσιο ο αγώνας τής 
αστικής τάξης πήρε τη μορφή τής βιομηχανικής 
επέκτασης, ούσα η ίδια προϊόν τής μανιφακτού
ρας και τού εμπορίου. «Τί φανερώνει ακριβώς 
σαν πρωταρχικό στοιχείο
οικονομική δύναμη, το γεγονός να διαθέτει κανέ
νας τα μέσα ισχύος τής μεγάλης βιομηχανίας. Η 
πολιτική βία στη θάλασσα, που στηρί
σύγχρονα πλοία μάχης, αποδείχνει πως δεν είναι 
καθόλου άμεση, μα οφείλεται ακριβώς στη με
σολάβηση της οικονομίας τής ισχύος, στην υψη
λή απόδοση της μεταλλουργίας, στον έλεγχο που 
ασκείται πάνω σ’ επιδέξιους τεχνικούς και στ’ 
αποδοτικά ανθρακωρυχεία». (σελ. 30). 

Από την Ινδία έως την Ιρλανδία η πρώιμη εκ
μετάλλευση της γης γινόταν 
κοινότητα της φυλής ή του χωριού. Αυτή η εκ
μετάλλευση είτε είχε τη μορφή τής από κοινού 
καλλιέργειας της κοινοτικής γης, είτε αυτή μοι
ραζόταν σε αγροτικούς κλήρους, διατηρώντας 
υπό κοινό έλεγχο δάση και βοσκοτόπια. Είναι 
χαρακτηριστικό πως στην Ανατολή
κτήμονας είναι η κοινότητα ή το κράτος, λείπει 
απ’ τη γλώσσα η λέξη «γαιοκτήμονας». Σε ένα 
πρώτο επίπεδο κυριαρχεί μία ορισμένη ισότητα
των όρων ζωής κι ένα είδος ισότητας στην κοι
νωνική θέση των αντίστοιχων οικογενειών. Σε 
κάθε τέτοια περίπτωση υπάρχουν κοινά κοινο
κά συμφέροντα. Ορισμένα εξ αυτών ανατίθενται 
σε ξεχωριστά άτομα ή ομάδες ατόμων υπό την 
επίβλεψη της κοινότητας: αφορά
φορών, καταστολή αυθαιρεσιών όλων όσων με 
πράξεις υπερβαίνουν τα δικαιώματα που ορίζει η 

Ζητήματα Μαρξισμού, τεύχος 3ο, Σεπτέμβρης, 2024

να αξιοποιήσει τον υποδουλωμένο, διαθέτοντας 
παράλληλα και τα ελάχιστα δυνατά μέσα συντή-
ρησης προκειμένου να τον κρατά στη ζωή. Έτσι, 

ησία δεν εμφανίζεται στο προ-
νιο της ιστορίας ως προϊόν βίας και λη-

στείας, αλλά ως προέκταση περιορισμένη αρχικά 
σε αντικείμενα της πρωτόγονης κοινότητας. 
Όσο περισσότερο τα προϊόντα τής κοινότητας 

νουν τη μορφή εμπορεύματος, όσο δηλαδή 
ονται για την προσωπική χρήση τού 

γωγού, τόσο η συσσώρευση πλούτου δια-
νει μεταξύ τους τα μέλη τής κοινότητας, υπο-

μεύοντας την κοινή ιδιοκτησία τής κοινοτικής 
γης και επιφέροντας ριζικές μεταβολές με κα-

θυνση τη μετατροπή τής κοινότητας σε χω-
ριό μικροϊδιοκτητών. Όπου αποκτά υπόσταση η 

μική ιδιοκτησία είναι αποτέλεσμα της αλλα-
γής σχέσεων παραγωγής και ανταλλαγής, γε-
γονός το οποίο υπηρετεί την αύξηση της παρα-

γής και τη διεύρυνση του εμπορικού δικτύου. 
Η εξέλιξη αυτή εξηγείται με οικονομικούς 
όρους, δίχως να χρειαστεί κανείς να καταφύγει 
στη ληστεία και τη βία ή σε οποιαδήποτε άλλη 
μορφή πολιτικής παρέμβασης. Είναι η πορεία 

λιξης της αστικής τάξης. Η πορεία κυριαρ-
χίας τής αστικής τάξης είναι ο ταξικός αγώνας 

δαρχική αριστοκρατία, είναι ο 
αγώνας τής πόλης ενάντια στο χωριό, η πάλη 
τής βιομηχανίας ενάντια στη γαιοκτησία, τής 
οικονομίας τού χρήματος ενάντια στη φυσική 
οικονομία. Σε αυτό το πλαίσιο ο αγώνας τής 
αστικής τάξης πήρε τη μορφή τής βιομηχανικής 

ς, ούσα η ίδια προϊόν τής μανιφακτού-
ρας και τού εμπορίου. «Τί φανερώνει ακριβώς 

πρωταρχικό στοιχείο τής ίδιας τής βίας; Η 
νομική δύναμη, το γεγονός να διαθέτει κανέ-

νας τα μέσα ισχύος τής μεγάλης βιομηχανίας. Η 
πολιτική βία στη θάλασσα, που στηρίζεται στα 
σύγχρονα πλοία μάχης, αποδείχνει πως δεν είναι 

, μα οφείλεται ακριβώς στη με-
λάβηση της οικονομίας τής ισχύος, στην υψη-

λή απόδοση της μεταλλουργίας, στον έλεγχο που 
ασκείται πάνω σ’ επιδέξιους τεχνικούς και στ’ 

ρυχεία». (σελ. 30).  
Από την Ινδία έως την Ιρλανδία η πρώιμη εκ-

μετάλλευση της γης γινόταν συνολικά από την 
νότητα της φυλής ή του χωριού. Αυτή η εκ-

μετάλλευση είτε είχε τη μορφή τής από κοινού 
καλλιέργειας της κοινοτικής γης, είτε αυτή μοι-

αγροτικούς κλήρους, διατηρώντας 
υπό κοινό έλεγχο δάση και βοσκοτόπια. Είναι 

ρακτηριστικό πως στην Ανατολή, όπου γαιο-
μονας είναι η κοινότητα ή το κράτος, λείπει 

απ’ τη γλώσσα η λέξη «γαιοκτήμονας». Σε ένα 
πρώτο επίπεδο κυριαρχεί μία ορισμένη ισότητα 
των όρων ζωής κι ένα είδος ισότητας στην κοι-

νική θέση των αντίστοιχων οικογενειών. Σε 
κάθε τέτοια περίπτωση υπάρχουν κοινά κοινοτι-
κά συμφέροντα. Ορισμένα εξ αυτών ανατίθενται 
σε ξεχωριστά άτομα ή ομάδες ατόμων υπό την 

βλεψη της κοινότητας: αφορά εκδίκαση δια-
ρών, καταστολή αυθαιρεσιών όλων όσων με 

πράξεις υπερβαίνουν τα δικαιώματα που ορίζει η 

κοινότητα, καθώς και θρησκευτικές λειτουργίες. 
Παρόμοιες υπηρεσίες και δικαιοδοσίες γνωρί
ζουν όλες οι κοινότητες από τις πρωτόγονες έως 
και τις αρχαίες
Αυτοί οι λειτουργοί είναι εφοδιασμένοι με σειρά 
απολύτων εξουσιών, αντιπροσωπεύοντας τα προ
οί
κή μεγέθυνση του πληθυσμού οι ανταγωνισμοί 
μεταξύ των κοινοτήτων πολλαπλασιάζονται, ε
η ενσωμάτωσή τους σε νέα σύνολα
τήσεις
καταμερισμό εργασίας, νέα όργανα ελέγχου και 
καταστολής. Το σημαντικό σε κάθε περίπτωση 
να κατανοήσουμε είναι το γεγονός ότι παντού 
στη βάση τής πολιτικής κυριαρ
μία κοινωνική λειτουργία, και ότι η πολιτική κυ
ριαρχία επιβίωσε μόνο όταν ανταποκρίθηκε στις 
αναγκαιότητες της κοινωνικής λειτουργίας. Πα
ράλ
ύπαι
γα
πρόσληψη ξένων εργατικών χεριών
λυψη των αναγκών τής παραγωγής. Η παρα
γι
βαίνει την απλή συντήρηση του παραγωγού. Τα 
μέσα για τη συντήρηση των ξένων εργατών υπήρ
χαν,
θα κάλυπτε αυτές τις νέες θέσεις εργα
Πλέον, η εργατική δύναμη απέκτησε αξία. Αυ
οι νέες εργατικές δυνάμεις υπήρξαν προϊόν 
πολέμων, ληστρικών και κατακτητικών. Τώρα 
πια η βία στρατολογείται στις απαιτήσ
οικονομικής πραγματικότητας. Η δουλεία ανα
κα
χη μορφή εργασίας. Μέσω αυτής λαμβάνει χώ
ρα ένας πρώιμος καταμερισμός εργασίας μεταξύ 
βιομηχανίας και υπαίθρου. Στο εξής, κάθε πολι
τι
λει
σεται μετασχηματίζοντας τα μέλη των παλιών
πρωτόγονων
γούς. 

της υπέρβασης των περιορισμών που το κοινο
τικό σύστ
βιοτέχνης που κίνησαν την επιθυμία=ανάγκη για 
ενοποίηση των αγορών τους, αντικαθιστώντας 
το μωσαϊκό κατακερματισμένων κρατών από 
μία ενιαία κρατική οντότητα. Το παράδειγμα 
της Πρωσίας είναι χαρακτηριστικό: η τελωνεια
κή έ
στα
σμα συσπείρωσης της αστικής τάξης των μι
κρών και μεσαίων κρατιδίων. Όσο περισσότερο 
επε
σό
σχη
σιο αυτό η μικροαστική τάξη αποτελούταν από 
τα υπολείμματα των χειροτεχνών τού Μεσαίω
να, από αστούς που είχαν εκπέσει και όσους χω
ρίς ιδιοκτησία κατάφεραν να ανέλθουν στο επί
πεδο των μικρεμπόρων. Με την αν
με

, 2024 

κοινότητα, καθώς και θρησκευτικές λειτουργίες. 
Παρόμοιες υπηρεσίες και δικαιοδοσίες γνωρί
ζουν όλες οι κοινότητες από τις πρωτόγονες έως 
και τις αρχαίες κοινότητες της Γερμανίας κ.λπ. 
Αυτοί οι λειτουργοί είναι εφοδιασμένοι με σειρά 
απολύτων εξουσιών, αντιπροσωπεύοντας τα προ
οίμια της κρατικής εξουσίας. Με την αριθμη
κή μεγέθυνση του πληθυσμού οι ανταγωνισμοί 
μεταξύ των κοινοτήτων πολλαπλασιάζονται, ε
η ενσωμάτωσή τους σε νέα σύνολα
τήσεις, προκαλούν με τη σειρά τους καινούργιο 
καταμερισμό εργασίας, νέα όργανα ελέγχου και 
καταστολής. Το σημαντικό σε κάθε περίπτωση 
να κατανοήσουμε είναι το γεγονός ότι παντού 
στη βάση τής πολιτικής κυριαρ
μία κοινωνική λειτουργία, και ότι η πολιτική κυ
ριαρχία επιβίωσε μόνο όταν ανταποκρίθηκε στις 
αναγκαιότητες της κοινωνικής λειτουργίας. Πα
ράλληλα με αυτήν την ταξική διαίρεση, στην 
ύπαιθρο χώρα ο πρωτόγονος καταμερισμός ερ
γασίας, μέσα στην οικογένεια
πρόσληψη ξένων εργατικών χεριών
λυψη των αναγκών τής παραγωγής. Η παρα
γικότητα τώρα είχε φτάσει στο σημείο να υπερ
βαίνει την απλή συντήρηση του παραγωγού. Τα 
μέσα για τη συντήρηση των ξένων εργατών υπήρ
χαν, όπως υπήρχε και το εργατικό δυνα
θα κάλυπτε αυτές τις νέες θέσεις εργα
Πλέον, η εργατική δύναμη απέκτησε αξία. Αυ
οι νέες εργατικές δυνάμεις υπήρξαν προϊόν 
πολέμων, ληστρικών και κατακτητικών. Τώρα 
πια η βία στρατολογείται στις απαιτήσ
οικονομικής πραγματικότητας. Η δουλεία ανα
καλύπτεται και σύντομα θα αποτελέσει κυρίαρ
χη μορφή εργασίας. Μέσω αυτής λαμβάνει χώ
ρα ένας πρώιμος καταμερισμός εργασίας μεταξύ 
βιομηχανίας και υπαίθρου. Στο εξής, κάθε πολι
τική βία λειτουργεί ως προέκταση οικονομικής 
λειτουργίας κοινωνικού χαρακτήρα και ανα
σεται μετασχηματίζοντας τα μέλη των παλιών
πρωτόγονων, κοινοτήτων σε ατομικούς παρα
γούς.  

Στην εξέλιξη του καταμερισμού εργασίας και 
της υπέρβασης των περιορισμών που το κοινο
τικό σύστημα επέβαλλε, ήταν ο έμπορος και ο 
βιοτέχνης που κίνησαν την επιθυμία=ανάγκη για 
ενοποίηση των αγορών τους, αντικαθιστώντας 
το μωσαϊκό κατακερματισμένων κρατών από 
μία ενιαία κρατική οντότητα. Το παράδειγμα 
της Πρωσίας είναι χαρακτηριστικό: η τελωνεια
κή ένωση ήταν ζωτικής σημασίας για την υπό
στασή της. Η σύστασή της υπήρξε το απο
σμα συσπείρωσης της αστικής τάξης των μι
κρών και μεσαίων κρατιδίων. Όσο περισσότερο 
επεκτεινόταν η τελωνειακή ένωση, τόσα περισ
σότερα κρατίδια ενσωματώνονταν στον πολι
σχηματισμό τού Πρωσικού κράτους. Στο πλαί
σιο αυτό η μικροαστική τάξη αποτελούταν από 
τα υπολείμματα των χειροτεχνών τού Μεσαίω
να, από αστούς που είχαν εκπέσει και όσους χω
ρίς ιδιοκτησία κατάφεραν να ανέλθουν στο επί
πεδο των μικρεμπόρων. Με την αν
μεγάλης βιομηχανίας η μικροαστική τάξη 

κοινότητα, καθώς και θρησκευτικές λειτουργίες. 
Παρόμοιες υπηρεσίες και δικαιοδοσίες γνωρί-
ζουν όλες οι κοινότητες από τις πρωτόγονες έως 

κοινότητες της Γερμανίας κ.λπ. 
Αυτοί οι λειτουργοί είναι εφοδιασμένοι με σειρά 
απολύτων εξουσιών, αντιπροσωπεύοντας τα προ-

μια της κρατικής εξουσίας. Με την αριθμητι-
κή μεγέθυνση του πληθυσμού οι ανταγωνισμοί 
μεταξύ των κοινοτήτων πολλαπλασιάζονται, ενώ 
η ενσωμάτωσή τους σε νέα σύνολα, με νέες απαι-

προκαλούν με τη σειρά τους καινούργιο 
καταμερισμό εργασίας, νέα όργανα ελέγχου και 
καταστολής. Το σημαντικό σε κάθε περίπτωση 
να κατανοήσουμε είναι το γεγονός ότι παντού 
στη βάση τής πολιτικής κυριαρχίας αντιστοιχεί 
μία κοινωνική λειτουργία, και ότι η πολιτική κυ-
ριαρχία επιβίωσε μόνο όταν ανταποκρίθηκε στις 
αναγκαιότητες της κοινωνικής λειτουργίας. Πα-

ληλα με αυτήν την ταξική διαίρεση, στην 
θρο χώρα ο πρωτόγονος καταμερισμός ερ-

στην οικογένεια, επέτρεψε την 
πρόσληψη ξένων εργατικών χεριών, για την κά-
λυψη των αναγκών τής παραγωγής. Η παραγω-

κότητα τώρα είχε φτάσει στο σημείο να υπερ-
βαίνει την απλή συντήρηση του παραγωγού. Τα 
μέσα για τη συντήρηση των ξένων εργατών υπήρ-

όπως υπήρχε και το εργατικό δυναμικό που 
θα κάλυπτε αυτές τις νέες θέσεις εργασίας. 
Πλέον, η εργατική δύναμη απέκτησε αξία. Αυτές 
οι νέες εργατικές δυνάμεις υπήρξαν προϊόν 
πολέμων, ληστρικών και κατακτητικών. Τώρα 
πια η βία στρατολογείται στις απαιτήσεις τής 
οικονομικής πραγματικότητας. Η δουλεία ανα-

λύπτεται και σύντομα θα αποτελέσει κυρίαρ-
χη μορφή εργασίας. Μέσω αυτής λαμβάνει χώ-
ρα ένας πρώιμος καταμερισμός εργασίας μεταξύ 
βιομηχανίας και υπαίθρου. Στο εξής, κάθε πολι-

έκταση οικονομικής 
τουργίας κοινωνικού χαρακτήρα και αναπτύσ-

σεται μετασχηματίζοντας τα μέλη των παλιών, 
κοινοτήτων σε ατομικούς παραγω-

Στην εξέλιξη του καταμερισμού εργασίας και 
της υπέρβασης των περιορισμών που το κοινο-

ημα επέβαλλε, ήταν ο έμπορος και ο 
βιοτέχνης που κίνησαν την επιθυμία=ανάγκη για 
ενοποίηση των αγορών τους, αντικαθιστώντας 
το μωσαϊκό κατακερματισμένων κρατών από 
μία ενιαία κρατική οντότητα. Το παράδειγμα 
της Πρωσίας είναι χαρακτηριστικό: η τελωνεια-

νωση ήταν ζωτικής σημασίας για την υπό-
σύστασή της υπήρξε το αποτέλε-

σμα συσπείρωσης της αστικής τάξης των μι-
κρών και μεσαίων κρατιδίων. Όσο περισσότερο 

κτεινόταν η τελωνειακή ένωση, τόσα περισ-
τερα κρατίδια ενσωματώνονταν στον πολιτικό 

ματισμό τού Πρωσικού κράτους. Στο πλαί-
σιο αυτό η μικροαστική τάξη αποτελούταν από 
τα υπολείμματα των χειροτεχνών τού Μεσαίω-
να, από αστούς που είχαν εκπέσει και όσους χω-
ρίς ιδιοκτησία κατάφεραν να ανέλθουν στο επί-
πεδο των μικρεμπόρων. Με την ανάπτυξη της 

γάλης βιομηχανίας η μικροαστική τάξη απώ-

λεσε οτιδήποτε της είχε απομείνει ως σταθερά. 
Αλλαγή επαγγέλματος και περιοδικές κρίσεις 
έγιναν ο κανόνας. Όσον αφορά τούς εργάτες 
γης, ένα μεγάλο ποσοστό εργάζονταν σε καθε
στώς ημι
των πόλεων η προλεταριοποίηση εκτεταμένων 
πληθυσμιακών ομάδων από τη βιομηχανία όξυνε 
τις αντιθέσεις μεταξύ κεφαλαιοκρατών και ερ
τών. Ταυτόχρονα, στην Πρωσία θα εισαχθούν τα 
πρώτα δείγματα αυτοδιοίκησης
εξαλειφτούν τα τελε
φεουδαρχίας, 
έλεγχο του κράτους και του γραφειοκρατικού 
μηχανισμού του. Η εξουσία των γιούνγκερ ανα
νεώθηκε με νέα μορφή μέσω τής δημιουργίας 
των έγγειων αυτόνομων περιοχών
τερικό τους ο 
και επόπτης τής περιοχής με αρμοδιότητες ενός 
δημάρχου μιας αγροτικής περιοχής, ή διορίζει ο 
ίδιος τον επόπτη. Πλέον, στον διττό αυτόν ρόλο 
αποκαταστάθηκε η αστυνομική εξουσία και η 
διοικητική επίσης. Μολονότι το φεουδαρχικό
προνόμιο του προσώπου αφαιρέθηκε, εντούτοις 
το ίδιο αυτό προνόμιο μεταβιβάστηκε στην τάξη 
των γαιοκτημόνων συνολικά. Με παρόμοιο τρό
πο στην Αγγλία οι μεγαλογαιοκτήμονες μετα
τράπηκαν σε ειρηνοδίκες, σε αυθέντες και υπεύ
θυνους της αγροτικής διοίκησης
και των κατώτερων δικαστικών δικαιοδοσιών. 

 

* Με αφορμή το έργο τού Φρ. Ένγκελς, «
τής βίας στην ιστορία», εκδόσεις Μπάϋρον, Αθήνα, 
1974.     

 

Ομοιότητα και ετεροτοπία

δύο αντίρροπες και συνυπάρχουσες έννοιες 
στο έργο τού Μισέλ Φουκώ

Οι δυτικές κοινωνίες
16ου αιώνα
τα, τις οριστικές συγκροτήσεις και κατηγοριο
ποιήσεις και έτσι
αυτές. Οι διαφορές υπόκεινται σε έλεγχο, ορ
νώνονται σε δίκτυα και παρουσιάζονται ορθο
γικά, χάνοντας, δηλαδή τον ιδιάζοντα χαρα
ρα τους. Ο 
ίχνη, τα οποία ομαδοποιούνται επιτελεστικά κα
όχι a priori
τάξεις, δομές και σταθερές. Σ’ αυτό το πλαίσιο 
το υποκείμενο και ο άνθρωπος δεν αποτελούν 
τον πυρήνα, αλλά αναζητείται η ουσία τ
σης, τού 
πραγμάτων
αναζητείται η βαθύτερη ουσία των πραγμάτων.

Στην προσέγγιση του 
«Λέξεις και Πράγματα
σικές διαδικασίες
αυτήν την ομοιότητα. Αρχικά, η 
(σελ. 46). Τα πράγμ

οτιδήποτε της είχε απομείνει ως σταθερά. 
Αλλαγή επαγγέλματος και περιοδικές κρίσεις 
έγιναν ο κανόνας. Όσον αφορά τούς εργάτες 
γης, ένα μεγάλο ποσοστό εργάζονταν σε καθε
στώς ημι-δουλοπαροικίας, ενώ στους εργάτες 
των πόλεων η προλεταριοποίηση εκτεταμένων 
πληθυσμιακών ομάδων από τη βιομηχανία όξυνε 
τις αντιθέσεις μεταξύ κεφαλαιοκρατών και ερ
τών. Ταυτόχρονα, στην Πρωσία θα εισαχθούν τα 
πρώτα δείγματα αυτοδιοίκησης, με σκοπό να 

λειφτούν τα τελευταία υπολείμματα της 
δαρχίας, ούσα το νέο αυτό σχήμα υπό τον 

έλεγχο του κράτους και του γραφειοκρατικού 
χανισμού του. Η εξουσία των γιούνγκερ ανα

νεώθηκε με νέα μορφή μέσω τής δημιουργίας 
των έγγειων αυτόνομων περιοχών, που στο εσω

ρικό τους ο ιδιοκτήτης γης ήταν παράλληλα 
και επόπτης τής περιοχής με αρμοδιότητες ενός 

μάρχου μιας αγροτικής περιοχής, ή διορίζει ο 
ίδιος τον επόπτη. Πλέον, στον διττό αυτόν ρόλο 

καταστάθηκε η αστυνομική εξουσία και η 
διοικητική επίσης. Μολονότι το φεουδαρχικό

νόμιο του προσώπου αφαιρέθηκε, εντούτοις 
το ίδιο αυτό προνόμιο μεταβιβάστηκε στην τάξη 
των γαιοκτημόνων συνολικά. Με παρόμοιο τρό
πο στην Αγγλία οι μεγαλογαιοκτήμονες μετα

πηκαν σε ειρηνοδίκες, σε αυθέντες και υπεύ
νους της αγροτικής διοίκησης, της αστυνομίας 

και των κατώτερων δικαστικών δικαιοδοσιών. 

Αντώνης Ε. Χαριστός

Με αφορμή το έργο τού Φρ. Ένγκελς, «O
τής βίας στην ιστορία», εκδόσεις Μπάϋρον, Αθήνα, 

 

 
 

Ομοιότητα και ετεροτοπία
 

δύο αντίρροπες και συνυπάρχουσες έννοιες 
στο έργο τού Μισέλ Φουκώ 

 
Οι δυτικές κοινωνίες –ήδη από τα τέλη το

αιώνα– προσλαμβάνουν θετικά την ομοιό
τα, τις οριστικές συγκροτήσεις και κατηγοριο

ήσεις και έτσι δρουν και σκέφτονται με βάση 
αυτές. Οι διαφορές υπόκεινται σε έλεγχο, ορ
νώνονται σε δίκτυα και παρουσιάζονται ορθο
γικά, χάνοντας, δηλαδή τον ιδιάζοντα χαρα
ρα τους. Ο Μ. Φουκώ εξηγεί πώς τα λεκτικά 
ίχνη, τα οποία ομαδοποιούνται επιτελεστικά κα

priori σε ομοιογενείς τομείς, δημιουργούν 
ξεις, δομές και σταθερές. Σ’ αυτό το πλαίσιο 

το υποκείμενο και ο άνθρωπος δεν αποτελούν 
τον πυρήνα, αλλά αναζητείται η ουσία τ

 σημείου, τής γλώσσας· το είναι
μάτων –σε αντίθεση προς τον εμπειρισμό

αναζητείται η βαθύτερη ουσία των πραγμάτων.
Στην προσέγγιση του Μ. Φουκώ, στο πόνημα 

Λέξεις και Πράγματα», υπάρχουν τέσσερις βα
σικές διαδικασίες-αρθρώσεις που υποδηλώνουν 

την ομοιότητα. Αρχικά, η convenientia
(σελ. 46). Τα πράγματα πλησιάζουν το ένα το 

οτιδήποτε της είχε απομείνει ως σταθερά. 
Αλλαγή επαγγέλματος και περιοδικές κρίσεις 
έγιναν ο κανόνας. Όσον αφορά τούς εργάτες 
γης, ένα μεγάλο ποσοστό εργάζονταν σε καθε-

ώ στους εργάτες 
των πόλεων η προλεταριοποίηση εκτεταμένων 
πληθυσμιακών ομάδων από τη βιομηχανία όξυνε 
τις αντιθέσεις μεταξύ κεφαλαιοκρατών και εργα-
τών. Ταυτόχρονα, στην Πρωσία θα εισαχθούν τα 

με σκοπό να 
υταία υπολείμματα της 

το νέο αυτό σχήμα υπό τον 
έλεγχο του κράτους και του γραφειοκρατικού 

χανισμού του. Η εξουσία των γιούνγκερ ανα-
νεώθηκε με νέα μορφή μέσω τής δημιουργίας 

που στο εσω-
παράλληλα 

και επόπτης τής περιοχής με αρμοδιότητες ενός 
μάρχου μιας αγροτικής περιοχής, ή διορίζει ο 

ίδιος τον επόπτη. Πλέον, στον διττό αυτόν ρόλο 
καταστάθηκε η αστυνομική εξουσία και η 

διοικητική επίσης. Μολονότι το φεουδαρχικό 
νόμιο του προσώπου αφαιρέθηκε, εντούτοις 

το ίδιο αυτό προνόμιο μεταβιβάστηκε στην τάξη 
των γαιοκτημόνων συνολικά. Με παρόμοιο τρό-
πο στην Αγγλία οι μεγαλογαιοκτήμονες μετα-

πηκαν σε ειρηνοδίκες, σε αυθέντες και υπεύ-
, της αστυνομίας 

και των κατώτερων δικαστικών δικαιοδοσιών.  

Αντώνης Ε. Χαριστός 
 

O ρόλος 
τής βίας στην ιστορία», εκδόσεις Μπάϋρον, Αθήνα, 

Ομοιότητα και ετεροτοπία 

δύο αντίρροπες και συνυπάρχουσες έννοιες  
 

ήδη από τα τέλη τού 
προσλαμβάνουν θετικά την ομοιότη-

τα, τις οριστικές συγκροτήσεις και κατηγοριο-
δρουν και σκέφτονται με βάση 

αυτές. Οι διαφορές υπόκεινται σε έλεγχο, οργα-
νώνονται σε δίκτυα και παρουσιάζονται ορθολο-
γικά, χάνοντας, δηλαδή τον ιδιάζοντα χαρακτή-

ς τα λεκτικά 
ίχνη, τα οποία ομαδοποιούνται επιτελεστικά και 

σε ομοιογενείς τομείς, δημιουργούν 
ξεις, δομές και σταθερές. Σ’ αυτό το πλαίσιο 

το υποκείμενο και ο άνθρωπος δεν αποτελούν 
τον πυρήνα, αλλά αναζητείται η ουσία τής γνώ-

είναι των 
ος τον εμπειρισμό– 

αναζητείται η βαθύτερη ουσία των πραγμάτων. 
Φουκώ, στο πόνημα 

υπάρχουν τέσσερις βα-
αρθρώσεις που υποδηλώνουν 

convenientia 
ατα πλησιάζουν το ένα το 



Σοσιαλισμός ή βαρβαρότητα 

άλλο, οι άκρες τους ακουμπούν και μεταφέρουν 
το ένα στο άλλο τις ιδιότητές του, προσομοιά-
ζουν, δηλαδή, το ένα στο άλλο. Η γειτνίαση οδη-
γεί στην ομοιότητα. Η convenientia είναι συνδε-
δεμένη με τον χώρο. Θα μπορούσαμε, σύμφωνα 
με τον Μ. Φουκώ, να φανταστούμε τον κόσμο 
σαν μια αλυσίδα απαρτιζόμενη από πολλούς κρί-
κους που αλληλοσυνδέονται, ενώ στα δύο άκρα 
βρίσκονται ο θεός και η ύλη. Έτσι, σε μια αλυσί-
δα κρίκων, αν κουνηθεί ο ένας θα προκαλέσει 
ταλάντωση και στους υπόλοιπους. Η δεύτερη 
είναι η aemulatio (σελ. 48) -η άμιλλα- η οποία δε 
συνδέεται με τον χώρο, αλλά λειτουργεί εξ απο-
στάσεως με βάση μια ομοιότητα χωρίς άμεση 
χωρική επαφή – σαν ένα κάτοπτρο. Οι δυο 
αντανακλώμενες μορφές δεν είναι αδρανείς, αλλά 
η μια πιο ισχυρή επηρεάζει την πιο ανίσχυρη. Η 
τρίτη μορφή είναι η αναλογία (σελ. 50), η οποία 
συνδέεται με τις δύο προηγούμενες και οι ομοιό-
τητες που πραγματεύεται δεν είναι ορατές. Χα-
ρακτηριστικά παραδείγματα είναι η σχέση αν-
θρώπου και γης και άστρων και ουρανού. Η ανα-
λογία μπορεί να αντιστραφεί και αυτή η ιδιότη-
τα την εμπλουτίζει και την ενδυναμώνει (όπως 
αναφέρει ο Μ. Φουκώ το φυτό είναι ένα ζώο με 
το κεφάλι προς τα κάτω). Ένα κορεσμένο ση-
μείο από αναλογίες είναι ο άνθρωπος· μπορεί να 
παραλληλιστεί με τον ουρανό, τα ζώα, τα φυτά. 
Ο χώρος των αναλογιών είναι χώρος ακτινοβο-
λίας, έτσι ο άνθρωπος ενεργεί και βλέπει παντού 
τον εαυτό του. Η τέταρτη μορφή καθορίζεται 
από την ενέργεια των συμπαθειών (σελ. 53). 
Δεν υπάρχει καμία τελεολογική και προδιαγε-
γραμμένη πορεία στην ανάπτυξη συμπάθειας 
ανάμεσα σε δύο μορφές. Λειτουργεί η ενέργεια 
αυτή ως αρχή κινητικότητας με δύναμη να ενσω-
ματώνει, να αφομοιώνει τα πράγματα, σε σημείο 
που τα τελευταία να χάνουν την ατομικότητά 
τους, το ίδιον του χαρακτήρα τους. Η ενέργεια 
των συμπαθειών παραπέμπει στο όλο και εντει-
νόμενο φαινόμενο της μαζοποίησης, απορρέουσα 
από την παγκοσμιοποίηση. Παρατηρείται η εξο-
μοίωση στον τρόπο συμπεριφοράς, στις συνή-
θειες σε ατομικό επίπεδο και σε συλλογικό επί-
πεδο, η εξαφάνιση των ιδιαίτερων πολιτισμικών 
αγαθών των λαών. Απέναντι σ’ αυτήν την κατα-
λυτική δύναμη, αν δεν υπήρχε μια αντίρροπη 
δύναμη, όλα θα εξομοιώνονταν. Αυτή η δύναμη 
είναι η αντιπάθεια.  

Χάρη στις δύο αυτές αντίρροπες δυνάμεις –συ-
μπάθεια και αντιπάθεια– διατηρείται η ταυτότη-
τα των πραγμάτων, τα οποία πλησιάζουν το ένα 
κοντά στο άλλο, χωρίς να χάνουν τη μοναδικό-
τητά τους. Υπ’ αυτή τη λογική, τα πράγματα 
αυξάνονται, αναπτύσσονται, αναμειγνύονται και 
πεθαίνουν σε έναν αχανή χώρο και χρόνο. Ο Μ. 
Φουκώ, αντλώντας από την προσωκρατική φιλο-
σοφία για τη δημιουργία τού κόσμου, αναφέρε-
ται σε τέσσερα στοιχεία (νερό, αέρας, φωτιά, 

γη), που είναι από μόνα τους απλά και έχουν 
χωριστές ιδιότητες, που ενώνονται και αναμει-
γνύονται βάσει συμφωνιών και διαφωνιών κατά 
το παράγγελμα του Δημιουργού. Δημιουργούν, 
έτσι, ένα σύστημα, όχι κλειστό, αλλά με ένα 
άνοιγμα, μέσω του οποίου οι ομοιότητες γίνο-
νται έκδηλες. Χάρη στις προαναφερθείσες δυνά-
μεις υποδεικνύεται η ανάγκη αναδίπλωσης του 
κόσμου, τα πράγματα δείχνουν τους δρόμους τής 
ομοιότητας, από πού διέρχονται, αλλά δε μας 
φανερώνουν τον τρόπο που την αναγνωρίζουμε. 
Γι’ αυτό απαιτείται ένα σημάδι, για να την ανα-
γνωρίσουμε. Αυτό είναι το σημειογράφημα. Για 
να κατανοήσουμε την ομοιότητα πρέπει να προ-
σεγγίσουμε τα σημεία και να τα αποκρυπτογρα-
φήσουμε – κάτι σαν το σημαίνον και σημαινόμε-
νον του Saussure. Αν δεν υπήρχε το σημαίνον, δε 
θα κατανοούσαμε τη συνάφεια ανάμεσα σε ένα 
φάρμακο και στη βοήθειά του, για την αντιμε-
τώπιση κάποιας ασθένειας. Επομένως, οφείλου-
με να εστιάσουμε σ’ αυτή τη γλώσσα των ση-
μείων και την αποσυμβολοποιήσουμε, ώστε ν’ 
ανακαλύψουμε το σημαινόμενο.  

Η γλώσσα, κατά τον Μ. Φουκώ, στη διάρ-
κεια του 16ου αιώνα, συνδέεται άρρηκτα με τη φύ-
ση, καθώς οι λέξεις αντικατοπτρίζουν τα πράγ-
ματα του φυσικού κόσμου και βοηθούν στον εντο-
πισμό των προσομοιοτήτων και των σημειογρα-
φημάτων. Κατά τον Ramus, η γραμματική δια-
κρινόταν σε δύο μέρη, την ετυμολογία -το εσω-
τερικό νόημα των γραμμάτων, των συλλάβων και 
των λέξεων –και τη σύνταξη– τη συμφωνία των 
συντακτικών όρων μεταξύ τους. Οι λέξεις, δηλα-
δή, κρίνονται από τις εσωτερικές τους ιδιότητες 
και όχι από τον αναπαραστατικό τους χαρακτή-
ρα, ο οποίος θα έρθει στο επίκεντρο του ενδιαφέ-
ροντος κατά τον 17ο και 18ο αιώνα. Κατά τον Μ. 
Φουκώ, η γλώσσα, στην πρώτη της μορφή, ήταν 
ένα σημείο των πραγμάτων, κάτι σαν ιδιότητα 
των πραγμάτων. Η διασύνδεση αυτή με βάση την 
ομοιότητα κατέρρευσε στη Βαβέλ. Παρόλα αυτά, 
η γλώσσα παραμένει ως τόπος μεταφορικά όπου 
η αλήθεια εκδηλώνεται και αποκαλύπτεται. Οι 
διάφοροι τρόποι με τους οποίους οι λαοί γραφούν, 
από τα δεξιά προς τα αριστερά, από τα αριστερά 
προς τα δεξιά, από πάνω προς τα κάτω και από 
κάτω προς τα πάνω, εκφράζουν τα μυστήρια 
διασταύρωσης του κόσμου.  

Βασικό σταθμό στη σχέση μεταξύ λέξεων και 
πραγμάτων αποτέλεσε η γραφή. Μάλιστα, όπως 
η υποστηρίζει ο Μ. Φουκώ, η γραφή είναι προ-
τερόχρονη της λαλιάς, γεγονός βέβαια το οποίο 
αποδομείται από τη σύγχρονη γλωσσολογία, η 
οποία τονίζει την προτεραιότητα του προφορι-
κού έναντι του γραπτού λόγου, ιστορική, δομι-
κή, λειτουργική και βιολογική. Ιστορική, καθώς 
στις ανθρώπινες κοινωνίες οι άνθρωποι για χιλι-
ετίες επικοινωνούσαν προφορικά και όχι γρα-
πτά. Δομική, καθώς όλα τα συστήµατα γραφής 

βασίζονται εµφανώς σε µονάδες τού προφορικού 
λόγου. Τα αλφαβητικά συστήµατα στηρίζονται 
στους «φθόγγους», τα συλλαβικά στις «συλλα-
βές» και τα ιδεογραφικά στις «λέξεις», άρα όλα 
ανάγονται στον προφορικό λόγο, σε διαφορετικά 
κάθε φορά επίπεδα. Βιολογική, καθώς το παιδί 
κατακτά τη γλώσσα στην προφορική της µορφή 
και αργότερα µαθαίνει να γράφει στο πλαίσιο 
της σχολικής εκπαίδευσης. Τέλος, λειτουργική, 
καθώς ο προφορικός λόγος χρησιμοποιείται ευ-
ρύτερα από ό,τι ο γραπτός. Ο τελευταίος χρησι-
μοποιείται στις περιπτώσεις εκείνες που είναι 
αδύνατη η άμεση επικοινωνία µε τη χρήση τού 
προφορικού, αλλά και για την καταγραφή και 
αποθήκευση των πληροφοριών (αρχεία, επίσημα 
έγγραφα, επιστημονική γνώση) (Φιλιππάκη-
Warburton, 1992). 

Ο Μ. Φουκώ αναφέρει την αντίληψη προ της 
Αναγέννησης ότι η γλώσσα ταυτίζεται με τα 
πράγματα· και τα δύο βασίζονται στις διαχρονι-
κές ομοιότητες και ανάγονται σε έναν πρώτο λό-
γο-γνώση τού προσόμοιου. Στα τέλη τής Ανα-
γέννησης η γλώσσα ανάγεται σε αναπαραστατι-
κό σύστημα, δεν ταυτίζεται με την υλική φύση 
των πραγμάτων, κι έτσι η βαθιά συνάφεια-συνέ-
νωση των λέξεων και των πραγμάτων παύει πια 
να υφίσταται. Αυτή η διάρρηξη της σχέσης οδη-
γεί στην αναδιοργάνωση του πολιτισμού. Αυτό 
που κατά τον Μ. Φουκώ και κατά μια έννοια 
διατηρεί το είναι τής γλώσσας και την εσωτερι-
κή σύνδεση με τα πράγματα είναι πλέον η λογο-
τεχνία. 

Προχωρώντας στο κεφάλαιο που κατονομάζει 
ως Αναπαράσταση, ο Μ. Φουκώ χρησιμοποιεί 
ως παράδειγμα τον Δον Κιχώτη για να αναφερ-
θεί στη σκέψη τού 17ου και 18ου αιώνα. Οι λέξεις 
παύουν να συνδέονται σε επίπεδο ουσίας με τα 
πράγματα και τη φύση. Οι λέξεις αποτελούν μια 
αναπαράσταση του κόσμου. Οι προσομοιότητες 
παύουν να ισχύουν: «Αντιστρέφει όλες τις αξίες 
και τις αναλογίες, γιατί κάθε στιγμή πιστεύει 
ότι αποκρυπτογραφεί σημεία». Επίκεντρο εν-
διαφέροντος δεν αποτελούν πια οι ομοιότητες, 
αλλά οι διαφορές. Αυτό το οποίο εισάγει με την 
αναφορά στο παράδειγμα του Δον Κιχώτη είναι 
ότι η διανόηση του 17ου και του 18ου αιώνα προ-
βαίνει στην άσκηση κριτικής στην ομοιότητα 
και τείνει προς τη διαφορά. Η διερεύνηση της 
διαφοράς θα επιτευχθεί με τη χρήση τής σύγκρι-
σης, ώστε να εντοπιστούν διαφορές στον κόσμο 
τής φύσης και ως κεντρική έννοια να αναδειχθεί 
η διάκριση. Σε αυτήν την εποχή, όπως ο ίδιος 
χαρακτηρίζει ως «κλασική», τα συστήματα της 
φύσης και οι θεωρίες τού εμπορίου έχουν τις 
ίδιες προϋποθέσεις με τη γλώσσα. Η τάξη στη 
φύση και τον πλούτο έχει τον ίδιο τρόπο ύπαρ-
ξης με τον τρόπο των παραστάσεων, όπως αυτή 
φανερώνεται με τις λέξεις. Οι λέξεις οδηγούν 
στη συγκρότηση και στην εκδήλωση της τάξης 



Ζητήματα Μαρξισμού, τεύχος

πραγμάτων. Βέβαια, εντός τ
βάλλεται η φαντασία και ανακύπτουν ψευδαι
σεις και λάθη τα οποία πρέπει να αποφευχθούν
από τη φυσική ιστορία ως επιστήμη και από την
κυκλοφορία του πλούτου ως θεσμό.

Η διαφορά αυτής της περιόδου τον απα
λησε στην «Ιστορία τή
δηλαδή, τής διαφοράς και τ
να συντελεστεί η δημιουργία των κέντρων εγκ
σμού στην Ευρώπη στα τέλη το
ενός είδους ετεροτοπίας, δηλαδή, όπου κλείνο
νται οι κοινωνικά ασύμβατοι, απαιτούταν η γνώ
ση τής τάξης έναντι τή
λας έναντι στην τρέλα. Προαπαιτούταν, δηλαδή,
ένα σύνολο γνώσεων, φιλοσοφικών ιδεών, γνω
μών, θεσμών τα οποία συγκροτούν μια υπόρρητη
γνώση που ενυπήρχε και ενυπάρχει στην κοι
νωνία και συντείνει στη συγκρότηση της τάξης
και της μη τρέλας, ώστ
προσδιορισμός τής αταξίας και τ

Όπως προαναφέρθηκε, τα κέντρα εγκλεισμού
(όπως και οι ψυχιατρικές κλινικές) αποτελούν
χωρικές ετεροτοπίες, όπου εδράζεται η διαφορά.
Οι ετεροτοπίες αποτελούν αντανακλάσεις ουτο
πιών, μη υπαρκτών τόπων, αποτελέσματα, δη
λαδή, αναπαραστάσεων, αμφισβήτησης και ανα
τροπής. Η γνώση σ
εδραιώνεται στην απόκλιση, η οποία εγκαθι
ται και χωρικά. Οι ετεροτοπίες, διαχρονικά πα
ρούσες, από τον 17ο αιώνα και μετά, ανάλογα
την κοινωνία και τις λειτουργίες
νται και αξιοποιούνται με διάφορους τρόπους. Ο
Μ. Φουκώ κάνει αναφορά στο παράδειγμα του
κοιμητηρίου και στην αλλαγή θέσης του, ανά
γα με την αντίληψη που διαμόρφωσαν οι άν
ποι για το σώμα και τ
όταν οι άνθρωποι άρχισαν να πιστεύουν στην αθα
νασία των ψυχών, άρχισαν να αποδίδουν με
τερη σημασία στη φροντίδα των σωμά
παράλληλα ο θάνατος ισοσκελίστηκε με αρ
κι έτσι τα νεκροταφεία απομακρύνθηκαν από το
κέντρο τής πόλης και τ
ροτοπίες χαρακτηρίζονται, επίσης, και από την
ικανότητα ένταξης σε έναν χώρο περισσό
χωροθεσιών, ασύμβατων μεταξύ τους. Ο
κώ αναφέρει το παράδειγμα του θεάτρου ή του
κήπου. Οι ετεροτοπίες συνδέ
τα χρόνου, ετεροχρονίες. Χαρακτηριστικά πα
δείγματα είναι αυτό των βιβλιοθηκών, όπου σω
ρεύεται πλήθος βιβλίων και υλικού που ανα
νται σε διαφορετικές χρονικές περιόδους, αλ
το παράδειγμα του διαδικτύου. Στο τ
συναντώνται ποικίλοι τόποι και χρόνοι. Οι ετερο
τοπίες είναι κλειστά και παράλληλα διάτρη
συστήματα. Πρόσβαση έχουν αυτοί/
ρίζουν τη συνθηματολογία και την ιερο
Τέλος, τελευταίο χαρακτηριστικό που τους απο
δίδει ο Μ. Φουκώ είναι η σχέση που δη
και διατηρούν με τον υπόλοιπο χώ

Ζητήματα Μαρξισμού, τεύχος 3ο, Σεπτέμβρης, 2024

μάτων. Βέβαια, εντός τής γλώσσας παρεμ-
ι η φαντασία και ανακύπτουν ψευδαισθή-

σεις και λάθη τα οποία πρέπει να αποφευχθούν 
από τη φυσική ιστορία ως επιστήμη και από την 
κυκλοφορία του πλούτου ως θεσμό. 

Η διαφορά αυτής της περιόδου τον απασχό-
ής τρέλας», στην ιστορία, 

ς διαφοράς και τής παρέκκλισης. Για 
να συντελεστεί η δημιουργία των κέντρων εγκλει-

στην Ευρώπη στα τέλη τού 17ου αιώνα, 
ενός είδους ετεροτοπίας, δηλαδή, όπου κλείνο-
νται οι κοινωνικά ασύμβατοι, απαιτούταν η γνώ-

ής αταξίας και τής μη τρέ-
τρέλα. Προαπαιτούταν, δηλαδή, 

ένα σύνολο γνώσεων, φιλοσοφικών ιδεών, γνω-
μών, θεσμών τα οποία συγκροτούν μια υπόρρητη 
γνώση που ενυπήρχε και ενυπάρχει στην κοι-
νωνία και συντείνει στη συγκρότηση της τάξης 
και της μη τρέλας, ώστε να καταστεί εφικτός ο 

ς αταξίας και τής τρέλας. 
Όπως προαναφέρθηκε, τα κέντρα εγκλεισμού 

(όπως και οι ψυχιατρικές κλινικές) αποτελούν 
χωρικές ετεροτοπίες, όπου εδράζεται η διαφορά. 
Οι ετεροτοπίες αποτελούν αντανακλάσεις ουτο-

αρκτών τόπων, αποτελέσματα, δη-
δή, αναπαραστάσεων, αμφισβήτησης και ανα-
πής. Η γνώση σ’ αυτήν την περίπτωση 

ώνεται στην απόκλιση, η οποία εγκαθιδρύε-
ται και χωρικά. Οι ετεροτοπίες, διαχρονικά πα-

αιώνα και μετά, ανάλογα 
την κοινωνία και τις λειτουργίες της, προβάλλο-
νται και αξιοποιούνται με διάφορους τρόπους. Ο 

Φουκώ κάνει αναφορά στο παράδειγμα του 
μητηρίου και στην αλλαγή θέσης του, ανάλο-

γα με την αντίληψη που διαμόρφωσαν οι άνθρω-
ποι για το σώμα και την ψυχή. Με άλλα λόγια, 
όταν οι άνθρωποι άρχισαν να πιστεύουν στην αθα-
νασία των ψυχών, άρχισαν να αποδίδουν μεγαλύ-
τερη σημασία στη φροντίδα των σωμάτων, ενώ 

ράλληλα ο θάνατος ισοσκελίστηκε με αρρώστια 
κι έτσι τα νεκροταφεία απομακρύνθηκαν από το 

ς πόλης και τής κοινότητας. Οι ετε-
ροτοπίες χαρακτηρίζονται, επίσης, και από την 
ικανότητα ένταξης σε έναν χώρο περισσότερων 
χωροθεσιών, ασύμβατων μεταξύ τους. Ο Μ. Φου-
κώ αναφέρει το παράδειγμα του θεάτρου ή του 

Οι ετεροτοπίες συνδέονται με σπαράγμα-
τα χρόνου, ετεροχρονίες. Χαρακτηριστικά παρα-
δείγματα είναι αυτό των βιβλιοθηκών, όπου σω-
ρεύεται πλήθος βιβλίων και υλικού που αναφέρο-
νται σε διαφορετικές χρονικές περιόδους, αλλά και 
το παράδειγμα του διαδικτύου. Στο τελευταίο, 
συναντώνται ποικίλοι τόποι και χρόνοι. Οι ετερο-
τοπίες είναι κλειστά και παράλληλα διάτρητα 
συστήματα. Πρόσβαση έχουν αυτοί/ές που γνω-
ρίζουν τη συνθηματολογία και την ιεροτελεστία. 
Τέλος, τελευταίο χαρακτηριστικό που τους απο-

Φουκώ είναι η σχέση που δημιουργούν 
και διατηρούν με τον υπόλοιπο χώρο, τον εκτός 

ετεροτοπίας. Ο χώρος που δημι
ψευδαισθητικός

θεω
«
(γλώσσα, φυσική επιστήμη και η θεωρία το
εμπορίου και το
που πια μας είναι γνω
γία, πολιτική οικονομία
ανα
καθαρή γνώση
καθαρές επιστήμες, αποκλείοντας την υπο
νικότητα, το ανθρώπινο ον και την περα
Η συλλογιστική του αυτή αποτυπώνεται σχοι
νοτενώς

τάσαμε, στις
«
τ
παράλληλα συνδιαλεγόμενες τάσεις
οποίες συγκροτείται και ο κόσμος: αυτή
ότητας
νέχειας
της
Φουκώ, όπως καταλήγει ο Μαρκ Φιλπ, δεν
εγκαινιάζει ένα νέο θεωρητικό πλαίσιο στο
σμού, αλλά υπονομεύει τι
τητες και εισάγει τη ρήξη και την αβε

*

Μ. Φουκώ
του. Τα έργα
γική του περίοδο
τόσο θεωρίας
γι
γής
κά με τον λόγο εστιάζει στη διερεύνηση των κα
νό
νται ως αληθείς και αναγνωρίζονται ως φορείς
σημασίας

de
λό
όρος των Χρηστίδη και Μαιδάτση
κρι

, 2024 

ετεροτοπίας. Ο χώρος που δημιουρ
ψευδαισθητικός, είτε πραγματικός.

Τα  τέλη  τού  18ου  αιώνα  
θεωρεί ως μια «νέα» περίοδο που ονομάζει ως
«περίοδο ιστορίας». Οι τρεις τομείς τ
(γλώσσα, φυσική επιστήμη και η θεωρία το
εμπορίου και τού πλούτου) παίρνουν τις μορφές
που πια μας είναι γνωστές ως φιλολογία, βιολο
γία, πολιτική οικονομία. Μια νέα θετικότητα
αναδύεται που συνδέεται με την αυτονομημένη
καθαρή γνώση, από την οποία προκύπτουν και οι
καθαρές επιστήμες, αποκλείοντας την υπο
νικότητα, το ανθρώπινο ον και την περα
Η συλλογιστική του αυτή αποτυπώνεται σχοι
νοτενώς στην «Αρχαιολογία τής 

Στο έργο του Μ. Φουκώ που αδρομερώς εξε
τάσαμε, στις «Λέξεις και τα Πράγματα
«Ετεροτοπίες» και αναφορικά στην
τής γνώσης», συναντούμε δύο αντίρροπες και
παράλληλα συνδιαλεγόμενες τάσεις
οποίες συγκροτείται και ο κόσμος: αυτή
ότητας και αυτή της ετερότητας
νέχειας και της ασυνέχειας, της 
της αντίστασης στη βεβαιότητα
Φουκώ, όπως καταλήγει ο Μαρκ Φιλπ, δεν
εγκαινιάζει ένα νέο θεωρητικό πλαίσιο στο
σμού, αλλά υπονομεύει τις μέχρι τώρα βε
τητες και εισάγει τη ρήξη και την αβε

Ειρήνη Κουτρουμπά

* Με αφορμή τα έργα, Michel Foucault
και τα πράγματα. Μια αρχαιολογία των επιστη
μών του ανθρώπου», μτφρ. Κωστής
εκδόσεις Γνώση, Αθήνα, 1986, 
(1984), Of Other Spaces: Utopias
pias, Architecture /Mouvement/ 
Espace Autres», March, 1967, Translated
French by Jay Miskowiec). 

Η έννοια του λόγου (
στον Μισέλ Φουκώ

Η προσέγγιση και ερμηνεία το
Μ. Φουκώ αποτελεί κομμάτι τ
του. Τα έργα τού Μ. Φουκώ κατά την αρχαιο
γική του περίοδο συνίστανται στην παράθεση
τόσο θεωρίας, όσο και στην παράθεση μεθο
γικών εργαλείων και παραδειγμάτων εφαρ
γής-εμπειρικών αναλύσεων. Η έρευνά του σχε
κά με τον λόγο εστιάζει στη διερεύνηση των κα
νόνων που καθορίζουν ποιες αποφάνσεις θεω
νται ως αληθείς και αναγνωρίζονται ως φορείς
σημασίας σε μια ορισμένη χρονική στιγμή.

Στο εναρκτήριο μάθημα, λοιπόν, στο
de France, το 1970, προσεγγίζει την τάξη το
λόγου (discourse) ή αγορεύσεων
όρος των Χρηστίδη και Μαιδάτση
κριμένα παρουσιάζει την υπόθεση ότι σε κάθε

ουργούν είτε είναι 
κός. 
 ο  Μ. Φουκώ τα 
που ονομάζει ως 

. Οι τρεις τομείς τής γνώσης 
(γλώσσα, φυσική επιστήμη και η θεωρία τού 

πλούτου) παίρνουν τις μορφές 
φιλολογία, βιολο-

. Μια νέα θετικότητα 
ου συνδέεται με την αυτονομημένη 

από την οποία προκύπτουν και οι 
καθαρές επιστήμες, αποκλείοντας την υποκειμε-
νικότητα, το ανθρώπινο ον και την περατότητα. 
Η συλλογιστική του αυτή αποτυπώνεται σχοι-

ς γνώσης». 
Φουκώ που αδρομερώς εξε-

Λέξεις και τα Πράγματα», στις 
και αναφορικά στην «Αρχαιολογία 

, συναντούμε δύο αντίρροπες και 
παράλληλα συνδιαλεγόμενες τάσεις, από τις 
οποίες συγκροτείται και ο κόσμος: αυτή της ομοι-

ετερότητας. Αυτή της συ-
, της βεβαιότητας και 

βεβαιότητα. Το έργο τού Μ. 
Φουκώ, όπως καταλήγει ο Μαρκ Φιλπ, δεν 
εγκαινιάζει ένα νέο θεωρητικό πλαίσιο στοχα-

ς μέχρι τώρα βεβαιό-
τητες και εισάγει τη ρήξη και την αβεβαιότητα. 

Ειρήνη Κουτρουμπά 

Foucault, «Οι λέξεις 
και τα πράγματα. Μια αρχαιολογία των επιστη-
μών του ανθρώπου», μτφρ. Κωστής Παπαγιώργης, 

, 1986, Michel Foucault 
Utopias and Heteroto-

/ Continuité («Des 
Translated from the 

Η έννοια του λόγου (discours) 
στον Μισέλ Φουκώ 

Η προσέγγιση και ερμηνεία τού λόγου τού 
αποτελεί κομμάτι τής αρχαιολογίας 

κατά την αρχαιολο-
συνίστανται στην παράθεση 

όσο και στην παράθεση μεθοδολο-
κών εργαλείων και παραδειγμάτων εφαρμο-

εμπειρικών αναλύσεων. Η έρευνά του σχετι-
κά με τον λόγο εστιάζει στη διερεύνηση των κα-

νων που καθορίζουν ποιες αποφάνσεις θεωρού-
νται ως αληθείς και αναγνωρίζονται ως φορείς 

σε μια ορισμένη χρονική στιγμή. 
Στο εναρκτήριο μάθημα, λοιπόν, στο College 

προσεγγίζει την τάξη τού 
) ή αγορεύσεων –μεταφραστικός

όρος των Χρηστίδη και Μαιδάτση– και συγκε-
μένα παρουσιάζει την υπόθεση ότι σε κάθε 

κοινωνία και χρονική στιγμή η παραγωγή λόγου
ελέγχεται, για να εξαλειφθούν δυνάμεις και κίν
δυνοι εμφιλοχώρησης τυχαίων γεγονότων στην
παραγωγή και να αποφευχθεί η υλικότητα. Ο
Μ. Φουκώ,
προβληματίζεται για την ισχύο
του λόγου, την ερμηνεία του από τ
τής δυτικής σκέψης
του. Εκκινεί από τις διαδικασίες αποκλεισμού,
απαριθμώντας τρεις, οι οποίες συνιστούν και
εξωτερικές διαδικασίες
δήλωση του λόγ

Η πρώτη σχετίζεται με αυτό που θεωρείται
κατά περίσταση απαγορευμένο και σχετίζεται
με τα ταμπού το
τής περίστασης και το δικαίωμα του υποκει
νου τής ομιλίας. Οι τρεις αυτές συνιστώσες δια
σταυρώνονται,
σκευάζουν ένα περίπλοκο πλέγμα που συνεχώς
αλλάζει. Υπάρχουν τομείς στους οποίους το
πλέγμα των τριών αυτών συνιστωσών είναι πιο
πυκνό. Για παράδειγμα στην περίπτωση της
θρησκείας
δομένα, και στην περίπτωση της πολιτικής και
της σεξουαλικότητας
Μ. Φουκώ
περιπτώσεις δεν αποτελεί πεδίο εκτόνωσης, αλ
λά έντασης και άσκησης εξουσίας. Ο λόγος δεν
είναι μόνο διαμεσολαβητής των α
συστημάτων κυριαρχίας
ρώνει την επιθυμία, αλλά και το αντικείμενο της
επιθυμίας μέσω τ
Η δεύτερη είναι η αντίθεση λογικής και τρέλας.
Ο λόγος το
ιστορία θεω
κή αξία, χωρίς να περιέχει ίχνη αλήθειας, καθώς
αποκλίνει από το
κατοχυρώθηκε από τον
αν και οδηγούσε σε μια άλλη λογική, αποτελώ
ντας πεδίο διάκρισης, δε γινόταν αν
λέτης και συλλογισμού αυτός καθ’ αυτός. Από
την εποχή, βέβαια, το
τρελού αποκτά νόημα και παράλληλα χρειάζεται
ένα γνωστικό οπλοστάσιο για να ερμηνευτεί. Η
διάκριση υπάρχει και πάλι, αλλά η εστίαση αυτή
τη φορά είναι α
όχι στον λόγο τ
κανείς για την τρέλα, μιλά και για τη λογική.
Ένα τρίτο σύστημα αποκλεισμού είναι αυτό που
προκύπτει από τη διχοτόμηση του αληθινού και
του ψευδούς. Η αλήθεια κατασκευάζεται, συνι
στά δηλαδή, τη βούληση της αλήθειας. Στους
ποιητές το
ανάμεσα στην αληθινή αγόρευση, στον αληθινό
λόγο – θα λέγαμε σήμερα στον κυρίαρχο θεσμο
θετημένο λόγο. Η αλήθεια επομένως δε βρί
ται στο είναι

Πέρα από της εξωτερικές διαδικασίες, ο
Φουκώ εντοπίζει και εσωτερικές διαδικασίες,

νωνία και χρονική στιγμή η παραγωγή λόγου
χεται, για να εξαλειφθούν δυνάμεις και κίν

νοι εμφιλοχώρησης τυχαίων γεγονότων στην
ραγωγή και να αποφευχθεί η υλικότητα. Ο

Μ. Φουκώ, βασιζόμενος σ’ αυτήν την υπόθεση
προβληματίζεται για την ισχύουσα πρόσληψη
του λόγου, την ερμηνεία του από τους «

ς δυτικής σκέψης» και διατυπώνει της σκέψεις
του. Εκκινεί από τις διαδικασίες αποκλεισμού,
απαριθμώντας τρεις, οι οποίες συνιστούν και
εξωτερικές διαδικασίες, που περιορίζουν την εκ
δήλωση του λόγου καθ’ αυτού. 

Η πρώτη σχετίζεται με αυτό που θεωρείται
τά περίσταση απαγορευμένο και σχετίζεται

με τα ταμπού τού αντικειμένου, το τελετουργικό
ς περίστασης και το δικαίωμα του υποκει

ς ομιλίας. Οι τρεις αυτές συνιστώσες δια
ρώνονται, αλληλοϋποστηρίζονται και κατα
άζουν ένα περίπλοκο πλέγμα που συνεχώς

λάζει. Υπάρχουν τομείς στους οποίους το
μα των τριών αυτών συνιστωσών είναι πιο

κνό. Για παράδειγμα στην περίπτωση της
σκείας, με βάση τα σύγχρονα κοινωνικά δε

και στην περίπτωση της πολιτικής και
της σεξουαλικότητας, τομείς που προσθέτει ο
Μ. Φουκώ. Η αγόρευση/ο λόγος σ’ αυτές τις

πτώσεις δεν αποτελεί πεδίο εκτόνωσης, αλ
λά έντασης και άσκησης εξουσίας. Ο λόγος δεν
είναι μόνο διαμεσολαβητής των αγώνων και των
συστημάτων κυριαρχίας της, που δηλαδή φανε

νει την επιθυμία, αλλά και το αντικείμενο της
θυμίας μέσω τής οποίας αγωνίζεται κανείς.

Η δεύτερη είναι η αντίθεση λογικής και τρέλας.
Ο λόγος τού τρελού διαχρονικά στην ευρωπαϊκή
ιστορία θεωρείται λόγος απαξιωμένος με μη
κή αξία, χωρίς να περιέχει ίχνη αλήθειας, καθώς
αποκλίνει από τον ορθό λόγο, τη λογική
κατοχυρώθηκε από τον ευρωπαϊκό Διαφωτισμό
αν και οδηγούσε σε μια άλλη λογική, αποτελώ
ντας πεδίο διάκρισης, δε γινόταν αντικείμενο με
λέτης και συλλογισμού αυτός καθ’ αυτός. Από
την εποχή, βέβαια, τού Μ. Φουκώ, ο λόγος το

λού αποκτά νόημα και παράλληλα χρειάζεται
ένα γνωστικό οπλοστάσιο για να ερμηνευτεί. Η
διάκριση υπάρχει και πάλι, αλλά η εστίαση αυτή
τη φορά είναι αλλού, στον λόγο τής τρέλας και
όχι στον λόγο τής λογικής. Μιλώντας, βέβαια,

ς για την τρέλα, μιλά και για τη λογική.
Ένα τρίτο σύστημα αποκλεισμού είναι αυτό που

κύπτει από τη διχοτόμηση του αληθινού και
του ψευδούς. Η αλήθεια κατασκευάζεται, συνι
στά δηλαδή, τη βούληση της αλήθειας. Στους

τές τού 6ου αιώνα συναντάμε τη διάκριση
μεσα στην αληθινή αγόρευση, στον αληθινό

θα λέγαμε σήμερα στον κυρίαρχο θεσμο
τημένο λόγο. Η αλήθεια επομένως δε βρί

είναι, αλλά στο λέγεσθαι. 
Πέρα από της εξωτερικές διαδικασίες, ο

εντοπίζει και εσωτερικές διαδικασίες,

νωνία και χρονική στιγμή η παραγωγή λόγου 
χεται, για να εξαλειφθούν δυνάμεις και κίν-

νοι εμφιλοχώρησης τυχαίων γεγονότων στην 
ραγωγή και να αποφευχθεί η υλικότητα. Ο 

την υπόθεση, 
υσα πρόσληψη 

«φακούς 
και διατυπώνει της σκέψεις 

του. Εκκινεί από τις διαδικασίες αποκλεισμού, 
απαριθμώντας τρεις, οι οποίες συνιστούν και 

που περιορίζουν την εκ-

Η πρώτη σχετίζεται με αυτό που θεωρείται 
τά περίσταση απαγορευμένο και σχετίζεται 

αντικειμένου, το τελετουργικό 
ς περίστασης και το δικαίωμα του υποκειμέ-

ς ομιλίας. Οι τρεις αυτές συνιστώσες δια-
και κατα-

άζουν ένα περίπλοκο πλέγμα που συνεχώς 
λάζει. Υπάρχουν τομείς στους οποίους το 

μα των τριών αυτών συνιστωσών είναι πιο 
κνό. Για παράδειγμα στην περίπτωση της 

με βάση τα σύγχρονα κοινωνικά δε-
και στην περίπτωση της πολιτικής και 

τομείς που προσθέτει ο 

αυτές τις 
πτώσεις δεν αποτελεί πεδίο εκτόνωσης, αλ-

λά έντασης και άσκησης εξουσίας. Ο λόγος δεν 
γώνων και των 

που δηλαδή φανε-
νει την επιθυμία, αλλά και το αντικείμενο της 

ς οποίας αγωνίζεται κανείς. 
Η δεύτερη είναι η αντίθεση λογικής και τρέλας. 

υρωπαϊκή 
ρείται λόγος απαξιωμένος με μηδενι-

κή αξία, χωρίς να περιέχει ίχνη αλήθειας, καθώς 
ορθό λόγο, τη λογική –όπως

ιαφωτισμό– 
αν και οδηγούσε σε μια άλλη λογική, αποτελώ-

τικείμενο με-
λέτης και συλλογισμού αυτός καθ’ αυτός. Από 

, ο λόγος τού 
λού αποκτά νόημα και παράλληλα χρειάζεται 

ένα γνωστικό οπλοστάσιο για να ερμηνευτεί. Η 
διάκριση υπάρχει και πάλι, αλλά η εστίαση αυτή 

ς τρέλας και 
ς λογικής. Μιλώντας, βέβαια, 

ς για την τρέλα, μιλά και για τη λογική. 
Ένα τρίτο σύστημα αποκλεισμού είναι αυτό που 

κύπτει από τη διχοτόμηση του αληθινού και 
του ψευδούς. Η αλήθεια κατασκευάζεται, συνι-
στά δηλαδή, τη βούληση της αλήθειας. Στους 

αιώνα συναντάμε τη διάκριση 
μεσα στην αληθινή αγόρευση, στον αληθινό 

θα λέγαμε σήμερα στον κυρίαρχο θεσμο-
τημένο λόγο. Η αλήθεια επομένως δε βρίσκε-

Πέρα από της εξωτερικές διαδικασίες, ο Μ. 
εντοπίζει και εσωτερικές διαδικασίες, 



Σοσιαλισμός ή βαρβαρότητα 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Σοσιαλισμός ή βαρβαρότητα 

αυτή της ταξινόμησης, της διάταξης, οι οποίες 
προσπαθούν να κυριαρχήσουν σε διάφορες δια-
στάσεις του λόγου, στο συμβάν ή στην τύχη.  
Μια βασική εσωτερική διαδικασία είναι το σχό-
λιο. Διακρίνονται δύο μεγάλες κατηγορίες κειμέ-
νων που δεν είναι αντιπαρατιθέμενες και η διά-
κρισή τους δεν είναι απόλυτη. Η μια είναι τα 
πρωτοτυπικά κείμενα μιας κοινωνίας, για παρά-
δειγμα τα επιστημονικά, και η άλλη είναι όσα 
σχολιάζουν, επαναλαμβάνουν και εξηγούν τα 
πρώτα. Όταν αναφερόμαστε στη συνεχή εξέλι-
ξη της σχέσης σχολίου και πρωτοτυπικού κειμέ-
νου, δε νοείται η ακύρωση της σχέσης, αλλά η 
ακύρωση των όρων τής σχέσης. Η σχέση αδιά-
κοπα μεταβάλλεται και προσλαμβάνει διάφορες 
μορφές σε διάφορες περιόδους. Ένα κείμενο ή 
λογοτεχνικό έργο αποτελεί τη βάση πολλών δια-
φοροποιημένων τύπων λόγου. Το σχόλιο, εν 
ολίγοις, οδηγεί στη δημιουργία νέων λόγων ή 
επαναλαμβάνει με έναν διαφοροποιημένο τρόπο 
λόγους, καθώς αναδεικνύει κάτι το οποίο δεν 
είχε εντοπιστεί και παρατηρηθεί στο πρωτότυ-
πο, αλλά υπήρχε. Το σχόλιο περιορίζει τη διά-
σταση τυχαιότητας του λόγου, καθώς εστιάζει 
στην επαναφορά της μέρους τού λόγου που προ-
ϋπάρχει.  

Μια ακόμη διαδικασία ή «αρχή ακρωτηρια-
σμού τού λόγου» –όπως την ονομάζει ο Μ. Φου-
κώ– είναι η παρέμβαση του δημιουργού τού λό-
γου, ο οποίος εδράζεται στην αρχή τής συγκρό-
τησης του λόγου. Η αρχή αυτή δεν ισχύει καθο-
λικά σε όλες τις περιπτώσεις, σε καθημερινές 
κουβέντες που λέγονται και χάνονται ή σε τεχνι-
κές συνταγές, καθώς εδώ δεν υπάρχει συγκεκρι-
μένος δημιουργός. Σε διάφορες χρονικές περιό-
δους είναι σημαντική η απόδοση έργου σε έναν 
συγκεκριμένο συγγραφέα, καθώς αποδίδεται 
αλήθεια, ενώ σε άλλες όχι, σε κάποιους επιστη-
μονικούς κλάδους είναι απαραίτητη η αναφορά 
σε συγγραφέα, ενώ σε άλλες όχι.  

Μια ακόμη αρχή περιορισμού είναι ο κλάδος 
γνώσης (discipline), ο οποίος καθορίζεται από 
ένα σύνολο μεθόδων και προτάσεων που λαμβά-
νονται σαν αληθινές. Η ένταξη του λόγου σε 
έναν κλάδο γνώσης, προϋποθέτει την ανταπόκρι-
σή του σε προϋποτιθέμενους κανόνες τού κλά-
δου, ώστε να παραχθούν νέα συμπεράσματα. Ο 
κλάδος γνώσης δεν περιλαμβάνει μόνο αληθινά 
αποφθέγματα, αλλά η ουσία του έχει συσταθεί 
τόσο από λάθη, όσο και από αλήθειες - από δια-
φορετικές όψεις, δηλαδή, τού ίδιου νομίσματος. 
Διαφορετικά, λειτουργεί ως μια αρχή ελέγχου 
τής παραγωγής λόγου, περιορίζοντας την τυ-
χαιότητα. Έτσι, συνολικά το σχόλιο περιορίζει 
την απρόβλεπτη έκβαση, καθώς ερείδεται σε κά-
ποιο υπόρρητο προϋπάρχον νόημα το οποίο επα-
ναλαμβάνει, ο δημιουργός περιορίζει την απρό-
βλεπτη έκβαση μέσω τής αποτύπωσης της ατο-
μικότητάς του και ο κλάδος γνώσης θέτει κά-

ποια αυστηρά όρια ελέγχου τού λόγου. Από την 
άλλη πλευρά, οι παραπάνω διαδικασίες αποτε-
λούν ανεξάντλητες πηγές δημιουργίας λόγου. 

Ο Μ. Φουκώ συνεχίζοντας με τους περιορι-
σμούς θεωρεί πως υπάρχει ακόμα μια ομάδα δια-
δικασιών που επιτρέπουν τον έλεγχο του λόγου 
και σχετίζεται με τους όρους χρήσης του και συ-
γκεκριμένα με τον αριθμό των ομιλητών αυτών, 
δηλαδή που πληρούν τα προσόντα να το κάνουν. 
Οι περιοχές τους λόγου είναι προσβάσιμες από 
έναν προσπελάσιμο αριθμό ομιλητών. Παραθέ-
τουμε ορισμένα παραδείγματα για να καταστεί 
κατανοητή η σκέψη. Σε εθνοπολιτισμικό επίπεδο 
τα Μ.Μ.Ε. έχουν πρόσβαση στον κυρίαρχο εθνι-
κό και πολιτισμικό λόγο, ενώ ένας μετανά-
στης/μια μετανάστρια δεν έχει καθόλου πρόσβα-
ση ή έχει μερική, ανάλογα τον βαθμό αφομοίω-
σής του/της στην κυρίαρχη κουλτούρα. Ο  Μ. 
Φουκώ ως παράδειγμα γι’ αυτήν την περίπτωση 
φέρει την αντιπαράθεση των λόγων που εκπορεύ-
ονται ο ένας από την απόκρυφη σοφία τής ανατο-
λίτικης κυριαρχίας και ο άλλος από την ευρω-
παϊκή επικοινωνία και ανοιχτότητα της γνώσης.  

Συνάμα, με τον ομιλητή, περιοριστικά λει-
τουργεί και η τελετουργία που διέπει μια περί-
σταση, η οποία πλαισιώνει τον λόγο και καθο-
ρίζει όλα τα σημεία. Παραδείγματα αποτελούν η 
πολιτική αγόρευση και η θρησκευτική τελετή.  
Περιορισμούς θέτουν και οι «φρατρίες λόγου» 
(societies de discours)  που στοχεύουν στην πα-
ραγωγή τής αγόρευσης εντός τού αυστηρού 
πλαισίου κανόνων. Χαρακτηριστικά παραδείγ-
ματα αποτελούν οι αρχαϊκοί ραψωδοί και η μα-
ζική παραγωγή τού βιβλίου που κινείται εντός 
ενός λόγου και τον αναπαράγει. Βέβαια, διαφο-
ροποιήσεις προκύπτουν από την υιοθέτηση και 
την ιδιοποίηση ενός λόγου εντός τού άλλου λό-
γου (για παράδειγμα, ο λόγος τής παραγωγής 
βιβλίου ή των Μ.Μ.Ε. ιδιοποιείται τον πολιτικό 
λόγο). Αντιστικτικά στη «φρατρία λόγου», λει-
τουργούν τα δόγματα που αποτελούν σύνολα 
αγορεύσεων και απαιτούν αναγνώριση ίδιων 
αληθειών και συμμόρφωση σε συγκεκριμένους 
κανόνες. Έτσι, το υποκείμενο, αν χρησιμοποιή-
σει μη αφομοιωμένα συμπεράσματα στον κυ-
ρίαρχο λόγο, αναιρείται. Το δόγμα δένει τα άτο-
μα με μια καθορισμένη τυπολογία καθορισμένη - 
όπως και οι ραψωδοί αξιοποιούσαν τους τυπι-
κούς στίχους για μνημονικούς λόγους. Από το 
δόγμα εκπορεύεται, δηλαδή, μια διπλή υποδού-
λωση του υποκειμένου και του λόγου στην 
ομάδα των λίγων, των κυρίαρχων και δυνατών. 
Τέλος, περιορισμούς στον λόγο θέτει και η κοι-
νωνική ιδιοποίηση του λόγου. Κάθε εκπαιδευ-
τικό σύστημα ιδιοποιείται επιβεβαιώνοντας ή 
τροποποιώντας λόγους σε συνδυασμό με τις κυ-
ρίαρχες εξουσιαστικές δομές, που είναι ενσωμα-
τωμένες εντός τού συστήματος ή θεσμού. Όλοι 
οι παραπάνω περιορισμοί μπορούν να λειτουργή-

σουν συμπληρωτικά, συγκροτώντας ενώσεις και 
οικοδομήματα λόγου. 

Στο πλαίσιο της δυτικής φιλοσοφικής σκέ-
ψης, στο οποίο περιορίστηκαν τα παράδοξα, ο 
λόγος κατέχει μια αδύναμη θέση ανάμεσα στη 
σκέψη και τη γλώσσα, εμφανίζεται σαν μια σκέ-
ψη παραποιημένη η οποία εκδηλώνεται μόνο μέ-
σω των λέξεων. Ο Μ. Φουκώ αναφέρει πως 
υπάρχουν στη φιλοσοφική διάσταση τρία στοι-
χεία τα οποία αμβλύνουν την ισχύ τού λόγου και 
την καθαρή πραγμάτευση του λόγου αυτού καθ’ 
αυτού: ο δημιουργός, η πρωταρχική εμπειρία 
και η πανανθρώπινη διάδοση του λόγου. Ο δημι-
ουργός αρχικά χρησιμοποιεί σημεία και γράμ-
ματα, σχηματίζοντας εκ νέου ή ανασχηματίζο-
ντας παλαιά νοήματα, δεν είναι αναγκαίο να πε-
ράσει μέσα από την πραγματική ουσία τού λό-
γου. Επομένως, συχνά η κατασκευή τής πραγ-
ματικότητας και η ερμηνεία της είναι επιφανεια-
κή. Η πρωταρχική εμπειρία, το σύνολο των σκέ-
ψεων (cogito) που υπάρχουν πριν την εμπειρία 
και το πέρασμα από τον λόγο, περιστέλλει τον 
λόγο, καθώς το είναι της υπεισέρχεται μέσα στο 
είναι τού λόγου. Η πανανθρώπινη διάδοση του 
λόγου δίνει την εντύπωση ότι πραγματευόμαστε 
τον λόγο θεωρητικά, αλλά στην πραγματικότητα 
πρόκειται για αντανάκλαση της πραγματικότη-
τας και της αλήθειας η οποία ενέχει και το στοι-
χείο τού ήδη ειπωμένου και επαναλαμβα-
νόμενου. Με λίγα λόγια, ο λόγος, και το σημαι-
νόμενο, γειώνεται στα σημεία, στο επίπεδο του 
σημαίνοντος με όρους Saussure.  

O δυτικός πολιτισμός, βέβαια, είναι που εν-
τρύφησε στον λόγο και χαρακτηρίζεται από μια 
κάποια λογοφιλία, η οποία ενέχει και στοιχεία 
λογοφοβίας απέναντι σε οτιδήποτε ασυνεχές, φι-
λόμαχο, απέναντι στον κυρίαρχο-ισχύοντα λόγο. 
Ως λύση σε αυτόν τον φόβο ο Μ. Φουκώ προτεί-
νει την εστίαση στη βούληση της αλήθειας, στην 
επιτελεστική κατασκευή της αλήθειας, στον 
επεισοδιακό χαρακτήρα τού λόγου και στην κυ-
ριαρχική σημασία τού σημαίνοντος. Κατά τον 
Μ. Φουκώ, ο λόγος περιλαμβάνει κάποια δομι-
κά στοιχεία, κάποιες αρχές οι οποίες συρρέουν 
στις σύγχρονες κοινωνίες και συνδέονται με εκ-
δοχές κοινωνικών πραγματικοτήτων, έχουν επι-
καιρικό χαρακτήρα – αναφέρονται, δηλαδή, σε 
μια συγκεκριμένη χρονική στιγμή. Το πρώτο εί-
ναι η αρχή τής ανατροπής, η ανατροπή τού λό-
γου εντός τού εαυτού του. Εκεί όπου υπάρχει η 
συνέχεια, υπάρχει παράλληλα και η ασυνέχεια. 
Αν σκεφτούμε το παράδειγμα του αντιρατσιστι-
κού λόγου, ο οποίος φαινομενικά, σε επίπεδο ση-
μείων, φαίνεται εξολοκλήρου αμιγώς αντιρατσι-
στικός, αλλά μέσα σ’ αυτόν, είτε εμφανώς, είτε 
υπόρρητα, λανθάνουν ψήγματα ρατσιστικού λό-
γου. Η δεύτερη είναι η αρχή τής συνέχειας οι 
λόγοι αλληλοαναιρούνται ή συμπληρώνονται. 
Για παράδειγμα, ο λόγος τής μετανάστευσης 



Ζητήματα Μαρξισμού, τεύχος
 
συνδιαλέγεται συχνά με τον ρατσιστικό λόγο
οποίος εκπορεύεται και συμπληρώνεται από τον 
λόγο τής δυτικής ηθικής. Η τρίτη αρχή είναι
τή της ιδιομορφίας. Ο λόγος δε διαθέτει κάποια 
προκαθορισμένα στοιχεία εκ των προτέρων, δεν 
υπάρχει μια καθορισμένη πρόνοια και μια ντε
τερμινιστική λογική, αλλά αρθρώνεται κάθε φο
ρά προσλαμβάνοντας νέα στοιχεία ή παραλλάσει 
κάποια ήδη διαθέσιμα. Η τέταρτη αρχ
αυτή της εξωτερικότητας.
πρέπει να κινείται από μέσα προς τα έξω και όχι 
με την αντίθετη φορά 
μιστικές αρχές αναλύσεις που προκύπτουν από 
τα παραπάνω είναι: το
τής κανονικότητας και το

Με βάση αυτές τις αρχές, για τους λόγους 
προκύπτει ότι αποτελούν σύνολα συμβάντων, 
πρακτικών που συμπληρώνονται και αλληλο
αναιρούνται και όσο εξελίσσονται ή κατασκευά
ζονται αποκτούν νέες διαστάσεις, αναιρώντας τη 
στιγμή και το υποκείμενο. Η μεθοδολογία, για 
να προσεγγίσει κανείς τους λόγους, είναι από τη 
μια η κριτική, η οποία εκπληρώνει την αρχή τ
ανατροπής, καθώς μέσω αυτής μελετώνται οι 
αρχές διάσπασης ή/ και ενοποίησης των λόγων
και από την άλλη η γενεαλογία
τη διασπασμένη διαμόρφωση των λόγων. Μά
στα, όσο κάποιος μελετά τον λόγο εντρυφεί στις 
διασπάσεις του και το αντίστροφο όσο μελετά 
τις διασπάσεις εντρυφεί στον λόγο.

Από όλα τα παραπάνω προκύπτει ότι ο κάθε 
λόγος για τον Μ. Φουκώ 
αποφάνσεων, σύνολο συνθηκών ύπαρξης μιας συ
γκεκριμένης χρονικής περιόδου ιστορικά προσ
ορισμένης. Ενέχει κάποιους περιορισμούς και 
κάποια δομικά στοιχεία, τα οποία πρέπει να λά
βει υπόψη ο αναλυτής/μελετητής, για να τον 
προσεγγίσει και να κατανοήσει 
Ένα σύνολο κοινωνικών πρακτικών τόσο ατο
κών, όσο και κοινωνικών. Η πρόσβαση στην 
πραγματικότητα διαμεσολαβείται, βέβαια, από 
τη γλώσσα, έτσι και η γλώσσα συνδέεται άρρη
κτα μα την επιφανειακή εκδήλωση του λόγου. 
Με τη γλώσσα δημιουργούμε
κλάσεις τής κοινωνικής πραγματικότητας, αλλά 
και κατασκευάζουμε νέες αναπαραστάσεις. Οι 
σημασίες που αποδίδονται στις λέξεις είναι 
προϊόν κοινωνικών συμβάσεων. Η χρήση (
role) είναι αυτή που αλλάζει τη δομή (
στον μεταδομισμό. Τα φαινόμενα ερμηνεύονται 
υπό το πρίσμα διαφόρων λόγων και οι διάφοροι 
λόγοι οδηγούν σε διαφορετικούς εν δυνάμει τρό
πους δράσης. Από τον διαφορετικό λόγο και την 
πράξη οδηγείται κανείς στην αλλαγή. Οι λόγοι 
της βοηθούν στη διαμόρφωση της υποκειμε
τητάς της. Το άτομο δεν είναι αυτόνομο, αλλά 
αποκεντρωμένο, καθώς συγκροτείται δια του λό
γου. Χρησιμοποιεί του
κούς πόρους και σχηματίζει νέες λέξεις. Οι ατο

Ζητήματα Μαρξισμού, τεύχος 3ο, Σεπτέμβρης, 2024

διαλέγεται συχνά με τον ρατσιστικό λόγο, ο 
οποίος εκπορεύεται και συμπληρώνεται από τον 

ς δυτικής ηθικής. Η τρίτη αρχή είναι αυ-
. Ο λόγος δε διαθέτει κάποια 

προκαθορισμένα στοιχεία εκ των προτέρων, δεν 
υπάρχει μια καθορισμένη πρόνοια και μια ντε-

μινιστική λογική, αλλά αρθρώνεται κάθε φο-
ρά προσλαμβάνοντας νέα στοιχεία ή παραλλάσει 
κάποια ήδη διαθέσιμα. Η τέταρτη αρχή είναι 

εξωτερικότητας. Η εστίασή της θα 
πρέπει να κινείται από μέσα προς τα έξω και όχι 
με την αντίθετη φορά της, τον πυρήνα. Οι ρυθ-

στικές αρχές αναλύσεις που προκύπτουν από 
παραπάνω είναι: τού συμβάντος, τής σειράς, 

και τού όρου ύπαρξης. 
ς αρχές, για τους λόγους 

κύπτει ότι αποτελούν σύνολα συμβάντων, 
κτικών που συμπληρώνονται και αλληλο-
ρούνται και όσο εξελίσσονται ή κατασκευά-

νται αποκτούν νέες διαστάσεις, αναιρώντας τη 
υποκείμενο. Η μεθοδολογία, για 

να προσεγγίσει κανείς τους λόγους, είναι από τη 
η οποία εκπληρώνει την αρχή τής 

ανατροπής, καθώς μέσω αυτής μελετώνται οι 
αρχές διάσπασης ή/ και ενοποίησης των λόγων, 
και από την άλλη η γενεαλογία, η οποία μελετά 
τη διασπασμένη διαμόρφωση των λόγων. Μάλι-
στα, όσο κάποιος μελετά τον λόγο εντρυφεί στις 
διασπάσεις του και το αντίστροφο όσο μελετά 
τις διασπάσεις εντρυφεί στον λόγο. 

Από όλα τα παραπάνω προκύπτει ότι ο κάθε 
Μ. Φουκώ αποτελεί ένα σύνολο 

αποφάνσεων, σύνολο συνθηκών ύπαρξης μιας συ-
γκεκριμένης χρονικής περιόδου ιστορικά προσδι-
ορισμένης. Ενέχει κάποιους περιορισμούς και 

ποια δομικά στοιχεία, τα οποία πρέπει να λά-
βει υπόψη ο αναλυτής/μελετητής, για να τον 

σεγγίσει και να κατανοήσει την ουσία του. 
Ένα σύνολο κοινωνικών πρακτικών τόσο ατομι-

όσο και κοινωνικών. Η πρόσβαση στην 
πραγματικότητα διαμεσολαβείται, βέβαια, από 
τη γλώσσα, έτσι και η γλώσσα συνδέεται άρρη-
κτα μα την επιφανειακή εκδήλωση του λόγου. 
Με τη γλώσσα δημιουργούμε όχι απλά αντανα-

ς κοινωνικής πραγματικότητας, αλλά 
και κατασκευάζουμε νέες αναπαραστάσεις. Οι 

μασίες που αποδίδονται στις λέξεις είναι 
προϊόν κοινωνικών συμβάσεων. Η χρήση (pa-

) είναι αυτή που αλλάζει τη δομή (langue) 
α φαινόμενα ερμηνεύονται 

υπό το πρίσμα διαφόρων λόγων και οι διάφοροι 
λόγοι οδηγούν σε διαφορετικούς εν δυνάμει τρό-
πους δράσης. Από τον διαφορετικό λόγο και την 
πράξη οδηγείται κανείς στην αλλαγή. Οι λόγοι 
της βοηθούν στη διαμόρφωση της υποκειμενικό-

άς της. Το άτομο δεν είναι αυτόνομο, αλλά 
αποκεντρωμένο, καθώς συγκροτείται δια του λό-

ους λόγους σαν παραγωγι-
κούς πόρους και σχηματίζει νέες λέξεις. Οι ατο-

μικές πράξεις δημιουργίας σχηματίζουν σωρευ
τικά αναδιαρθρωμένες πράξεις λόγου
Fair
& 
οι σχέσεις εξουσίας συγκροτούνται και μέσα 
στον λόγο, ο οποίος, πρέπει να εκληφθεί «ως μια 
βία που ασκούμε στα πράγματα ή, σε κάθε περί
πτωση, ως μια π
σ’ αυτά». Ο 
ρους έκφρασης της συστήματος γνώσης/εξου
σίας, ενώ ταυτόχρ
που συγκροτούν το εν λόγω καθεστώς. Ο 
και οι «πρακτικές λόγου» κατασκευάζουν επι
μίες
συνδεδεμένες με σχέσεις εξουσίας και συστή
τα γνώσης. Κεντρικό στοιχείο τ
τ
δεν μπορούν βέβαια να μελετηθούν έξω από τ
μηχανισμούς οικονομικής εκμετάλλε
έξω από τ
χίας, αλλά ταυτόχρονα οι τελευταίοι δεν απο
λούν τ
συγκρότησης των σχέσεων εξουσίας. Οι σχέσεις 
εξουσίας συνίστανται από περίπλοκες και αλλη
λεξαρ
μηχα
στικό και πρωτεύοντα
βάση τ
έξω από το
δίνει μια συγκεκριμένη μορφή.

λό
λη
τι είναι αληθές και τι ψευδές
κανόνες συγχρονικά και διαχρονικά.

*

 

, 2024 

μικές πράξεις δημιουργίας σχηματίζουν σωρευ
τικά αναδιαρθρωμένες πράξεις λόγου
Fairclough, όπως παρατίθεται από τους 
& Jorgensen  (2009). Οι ανθρώπινες σχέσεις και 
οι σχέσεις εξουσίας συγκροτούνται και μέσα 
στον λόγο, ο οποίος, πρέπει να εκληφθεί «ως μια 
βία που ασκούμε στα πράγματα ή, σε κάθε περί
πτωση, ως μια πρακτική την οποία επιβάλλουμε 
σ’ αυτά». Ο λόγος, ή οι «λόγοι»
ρους έκφρασης της συστήματος γνώσης/εξου
σίας, ενώ ταυτόχρoνα λειτουργούν ως στοιχεία 
που συγκροτούν το εν λόγω καθεστώς. Ο 
και οι «πρακτικές λόγου» κατασκευάζουν επι
μίες, παράγουν αλήθεια και είναι περίπλοκα 
συνδεδεμένες με σχέσεις εξουσίας και συστή
τα γνώσης. Κεντρικό στοιχείο τ
του είναι η διαπίστωση ότι οι σχέσεις εξουσίας 
δεν μπορούν βέβαια να μελετηθούν έξω από τ
μηχανισμούς οικονομικής εκμετάλλε
έξω από τους μηχανισμούς πολιτικής κυριαρ
χίας, αλλά ταυτόχρονα οι τελευταίοι δεν απο
λούν τους μοναδικούς και προνομιακούς χώρους 
συγκρότησης των σχέσεων εξουσίας. Οι σχέσεις 
εξουσίας συνίστανται από περίπλοκες και αλλη
λεξαρτώμενες κοινωνικές σχέσεις τ
μηχανισμοί παίζουν κύριο, αλλά όχι προσδιο
στικό και πρωτεύοντα, ρόλο και κατά συνέπεια η 
βάση τής σχέσης θα πρέπει να αναζητηθεί και 
έξω από τον θεσμό ή τον μηχανισμό που τ
δίνει μια συγκεκριμένη μορφή. 

Η αλήθεια είναι και αυτή μια κατασκευή το
λόγου. Ποικίλα, αλληλοσυμπληρώμενα και αλ
ληλοαναιρούμενα καθεστώτα γνώσης καθορίζουν 
τι είναι αληθές και τι ψευδές, 
κανόνες συγχρονικά και διαχρονικά.

 

Ειρήνη Κουτρουμπά

* Με αφορμή το εναρκτήριο μάθημα του Μ. Φουκ

στο College de France, το 1970, με τίτλο «Η τάξη 
τού λόγου», εκδόσεις Ηριδανός, Αθήνα, 2000.

 

 
 

Οικονομία τής αγοράς
 

Η οικονομία τής καταστροφής 
τού ανθρώπινου πολιτισμού

 
«Δεν υπάρχει λιμοκτονία σε κοινωνίες που 
ζουν στα όρια της επιβίωσης».
 

Edwin Meyer Loeb

«Χαρακτηριστικό γνώρισμα των πρωτόγο
νων οικονομιών είναι η πλήρης απουσία
επιθυμίας για άντληση κέρδους από την 
παραγωγή ή την ανταλλαγή» 
 

Richard Thurnwald, 
Economics in Primitive Communities

μικές πράξεις δημιουργίας σχηματίζουν σωρευ-
τικά αναδιαρθρωμένες πράξεις λόγου κατά τον 

, όπως παρατίθεται από τους Phillips 
Οι ανθρώπινες σχέσεις και 

οι σχέσεις εξουσίας συγκροτούνται και μέσα 
στον λόγο, ο οποίος, πρέπει να εκληφθεί «ως μια 
βία που ασκούμε στα πράγματα ή, σε κάθε περί-

ρακτική την οποία επιβάλλουμε 
όγοι», αποτελούν χώ-

ρους έκφρασης της συστήματος γνώσης/εξου-
να λειτουργούν ως στοιχεία 

που συγκροτούν το εν λόγω καθεστώς. Ο λόγος 
και οι «πρακτικές λόγου» κατασκευάζουν επιθυ-

, παράγουν αλήθεια και είναι περίπλοκα 
συνδεδεμένες με σχέσεις εξουσίας και συστήμα-
τα γνώσης. Κεντρικό στοιχείο τής προσέγγισής 

είναι η διαπίστωση ότι οι σχέσεις εξουσίας 
δεν μπορούν βέβαια να μελετηθούν έξω από τους 
μηχανισμούς οικονομικής εκμετάλλευσης, ούτε 

ς μηχανισμούς πολιτικής κυριαρ-
χίας, αλλά ταυτόχρονα οι τελευταίοι δεν αποτε-

ς μοναδικούς και προνομιακούς χώρους 
συγκρότησης των σχέσεων εξουσίας. Οι σχέσεις 
εξουσίας συνίστανται από περίπλοκες και αλλη-

κές σχέσεις τις οποίες οι 
αλλά όχι προσδιορι-

ρόλο και κατά συνέπεια η 
ς σχέσης θα πρέπει να αναζητηθεί και 

μηχανισμό που του 
 

αυτή μια κατασκευή τού 
αλληλοσυμπληρώμενα και αλ-

λοαναιρούμενα καθεστώτα γνώσης καθορίζουν 
 υπακούοντας σε 

κανόνες συγχρονικά και διαχρονικά. 

Ειρήνη Κουτρουμπά 
 

Με αφορμή το εναρκτήριο μάθημα του Μ. Φουκώ, 

το 1970, με τίτλο «Η τάξη 
λόγου», εκδόσεις Ηριδανός, Αθήνα, 2000. 

 

Οικονομία τής αγοράς 

ς καταστροφής  
τού ανθρώπινου πολιτισμού 

ν υπάρχει λιμοκτονία σε κοινωνίες που 
. 

Edwin Meyer Loeb 
 

Χαρακτηριστικό γνώρισμα των πρωτόγο-
είναι η πλήρης απουσία κάθε 

επιθυμίας για άντληση κέρδους από την 
 

Richard Thurnwald,  
Economics in Primitive Communities [1932] 

Το αναρχικό πρόταγμα ότι μια υγιής ανε
ξούσια κοινωνία δε θα βασίζεται σε καμίας μορ
φής εκχρηματισμένη οικονομία
κή, ανιδιοτελή
είναι κάτι το νέο ή το πρωτοποριακό. Ε
τρόπος με τον οποίο οι ανθρώπινες κοινωνίες 
τού παρελθόντος οργανώθηκαν, αναπτύχθηκαν 
και εξελίχθηκαν διατηρώντας τις μεταξύ τους 
σχέσεις, τόσο μεταξύ των ανθρώπων
μεταξύ των λαών, σ’ ένα επίπεδο αμέριστου σε
βασμού και αλληλοβοήθειας. Η
η οποία προέρχεται από το 
μαι, σημαίνει 
διαχείριση της οικίας, του νοικοκυριού. Η σημε
ρινή ερμηνεία που της αποδίδεται ουδεμία σχέση 
έχει με αυτή
ζεται με τη διαχείριση των οικονομικών μιας 
οικογένειας ή του επικεφαλής 
πατριαρχικό κόσμο
ψηφία των περιπτώσεων
φυσικά αυτό να σημαίνει ότι και μια γυναίκα δεν 
μπορεί να έχει εξίσου ηγετική
γχρονη οικογένεια και να αποκτά τον ρόλο τού 
εξουσιαστή [κατά βάση λόγω τής θέσης της ως 
διαχειρίστρια
μερα έχουμε στο μυαλό μας όταν χρησιμο
με τις λέξεις 
κάποτε ήταν πολύ πιο συγκεκριμένο στον ορισμό 
του και από άποψη πληθυσμιακού μεγέθους πο
λύ πιο περιορισμένο. Η διαχείριση του οίκου 
μιας οικογένειας δεν αφορούσε έναν συγκεκρι
νο αριθμό ανθρώπων που τους συνέδεαν σχέσεις 
συγγένειας, όπως γονείς και παιδιά κ
συγγενείς, αλλά ολόκληρη τη φυλή
αυτή με τη σειρά της σχηματ
συγγενικές και φιλικές σχέσεις 
ξοδικά μελέτησε ο Βίλχελμ Ράιχ στο βιβλίο του 
«Η εισβολή της σεξουαλική ηθικής
λο τής διευρυμένη
κών κοινωνιών διασφάλιζε τον κοινοτικό χα
κτήρα τής προ
όλα τα μέλη μιας κοινότητας λειτουργούσαν με 
γνώμονα τη συντήρηση όλων των ατόμων. 
Όπως το παρατήρησε και στη
νός ανθρωπ
[Bronisław Malinowski
and Custom
ότι: «Η ανταλλαγή αγαθών και υπηρεσιών διε
ξάγεται κυρίως στο πλαίσιο μιας σταθερής συνε
ταιρικής σχέσης, σχετίζεται με συγκεκριμέν
κοινωνικούς δεσμούς ή συνοδεύεται από αμοι
βαιότητα σε μη οικονομικά θέματα
–θα λέγαμε αντανακλαστική
αμοιβαιότητας άνθιζε παντού με τον ίδιο τρόπο 
σε όλους τους λαούς τ
η προ-καπιταλιστική πρώιμη 
μίας τής αγοράς, η οποία εκ των πραγμάτων 
έπρεπε να αποκτήσει παγκόσμιο χαρακτήρα για 
να μπορέσει να υπάρξει και να διατηρηθεί, εμφα

Το αναρχικό πρόταγμα ότι μια υγιής ανε
ξούσια κοινωνία δε θα βασίζεται σε καμίας μορ
φής εκχρηματισμένη οικονομία, αλλά στη φυσι
κή, ανιδιοτελή, οικονομία τής συντήρησης, δεν 

ναι κάτι το νέο ή το πρωτοποριακό. Ε
πος με τον οποίο οι ανθρώπινες κοινωνίες 

τού παρελθόντος οργανώθηκαν, αναπτύχθηκαν 
και εξελίχθηκαν διατηρώντας τις μεταξύ τους 

σεις, τόσο μεταξύ των ανθρώπων, όσο και 
μεταξύ των λαών, σ’ ένα επίπεδο αμέριστου σε
βασμού και αλληλοβοήθειας. Η λέξη οικονομία
η οποία προέρχεται από το οίκος και το 

, σημαίνει «τα του οίκου», σημαίνει δηλαδή η 
χείριση της οικίας, του νοικοκυριού. Η σημε

ρινή ερμηνεία που της αποδίδεται ουδεμία σχέση 
έχει με αυτήν του παρελθόντος, καθώς συσχε

με τη διαχείριση των οικονομικών μιας 
γένειας ή του επικεφαλής αυτής, που στον 

τριαρχικό κόσμο, κατά τη συντριπτική πλειο
φία των περιπτώσεων, είναι ο άντρας 

φυσικά αυτό να σημαίνει ότι και μια γυναίκα δεν 
μπορεί να έχει εξίσου ηγετική θέση σε μια σύ
γχρονη οικογένεια και να αποκτά τον ρόλο τού 

σιαστή [κατά βάση λόγω τής θέσης της ως 
χειρίστριας των οικονομικών]. Αυτό που σή

ρα έχουμε στο μυαλό μας όταν χρησιμο
με τις λέξεις λαός, φυλή ή κοινότητα ανθρώπων

ήταν πολύ πιο συγκεκριμένο στον ορισμό 
του και από άποψη πληθυσμιακού μεγέθους πο
λύ πιο περιορισμένο. Η διαχείριση του οίκου 
μιας οικογένειας δεν αφορούσε έναν συγκεκρι
νο αριθμό ανθρώπων που τους συνέδεαν σχέσεις 
συγγένειας, όπως γονείς και παιδιά και κοντινοί 

γενείς, αλλά ολόκληρη τη φυλή, που και 
αυτή με τη σειρά της σχηματιζόταν από στενές 

γενικές και φιλικές σχέσεις – όπως πολύ διε
ξοδικά μελέτησε ο Βίλχελμ Ράιχ στο βιβλίο του 
Η εισβολή της σεξουαλική ηθικής». Το μο

λο τής διευρυμένης οικογένειας των μητρο
κών κοινωνιών διασφάλιζε τον κοινοτικό χα

ς προ-καπιταλιστικής οικονομίας
όλα τα μέλη μιας κοινότητας λειτουργούσαν με 
γνώμονα τη συντήρηση όλων των ατόμων. 
Όπως το παρατήρησε και στην πράξη ο 
νός ανθρωπολόγος Μπρονίσουαφ Μαλινόφσκι 

nisław Malinowski  ], στο έργο του 
Custom in Savage Society» [1932] ανέφερε 
Η ανταλλαγή αγαθών και υπηρεσιών διε

γεται κυρίως στο πλαίσιο μιας σταθερής συνε
ρικής σχέσης, σχετίζεται με συγκεκριμέν

νικούς δεσμούς ή συνοδεύεται από αμοι
τητα σε μη οικονομικά θέματα». Η φυσική

θα λέγαμε αντανακλαστική– οικονομία τής 
βαιότητας άνθιζε παντού με τον ίδιο τρόπο 

σε όλους τους λαούς τού κόσμου. Αντιστρόφως, 
καπιταλιστική πρώιμη μορφή τής οικο

μίας τής αγοράς, η οποία εκ των πραγμάτων 
έπρεπε να αποκτήσει παγκόσμιο χαρακτήρα για 
να μπορέσει να υπάρξει και να διατηρηθεί, εμφα

Το αναρχικό πρόταγμα ότι μια υγιής ανε-
ξούσια κοινωνία δε θα βασίζεται σε καμίας μορ-

αλλά στη φυσι-
ς συντήρησης, δεν 

ναι κάτι το νέο ή το πρωτοποριακό. Είναι ο 
πος με τον οποίο οι ανθρώπινες κοινωνίες 

τού παρελθόντος οργανώθηκαν, αναπτύχθηκαν 
και εξελίχθηκαν διατηρώντας τις μεταξύ τους 

όσο και 
μεταξύ των λαών, σ’ ένα επίπεδο αμέριστου σε-

οικονομία, 
και το νέμο-

, σημαίνει δηλαδή η 
χείριση της οικίας, του νοικοκυριού. Η σημε-

ρινή ερμηνεία που της αποδίδεται ουδεμία σχέση 
καθώς συσχετί-

με τη διαχείριση των οικονομικών μιας 
που στον 

κατά τη συντριπτική πλειο-
είναι ο άντρας – χωρίς 

φυσικά αυτό να σημαίνει ότι και μια γυναίκα δεν 
θέση σε μια σύ-

γχρονη οικογένεια και να αποκτά τον ρόλο τού 
σιαστή [κατά βάση λόγω τής θέσης της ως 

των οικονομικών]. Αυτό που σή-
ρα έχουμε στο μυαλό μας όταν χρησιμοποιού-

κοινότητα ανθρώπων 
ήταν πολύ πιο συγκεκριμένο στον ορισμό 

του και από άποψη πληθυσμιακού μεγέθους πο-
λύ πιο περιορισμένο. Η διαχείριση του οίκου 
μιας οικογένειας δεν αφορούσε έναν συγκεκριμέ-
νο αριθμό ανθρώπων που τους συνέδεαν σχέσεις 

αι κοντινοί 
που και 

ταν από στενές 
όπως πολύ διε-

ξοδικά μελέτησε ο Βίλχελμ Ράιχ στο βιβλίο του 
Το μοντέ-

ς οικογένειας των μητροτοπι-
κών κοινωνιών διασφάλιζε τον κοινοτικό χαρα-

καπιταλιστικής οικονομίας, όπου 
όλα τα μέλη μιας κοινότητας λειτουργούσαν με 
γνώμονα τη συντήρηση όλων των ατόμων. 

πράξη ο Πολω-
ολόγος Μπρονίσουαφ Μαλινόφσκι 

], στο έργο του «Crime 
[1932] ανέφερε 

Η ανταλλαγή αγαθών και υπηρεσιών διε-
γεται κυρίως στο πλαίσιο μιας σταθερής συνε-
ρικής σχέσης, σχετίζεται με συγκεκριμένους 

νικούς δεσμούς ή συνοδεύεται από αμοι-
Η φυσική 

οικονομία τής 
βαιότητας άνθιζε παντού με τον ίδιο τρόπο 

κόσμου. Αντιστρόφως, 
μορφή τής οικονο-

μίας τής αγοράς, η οποία εκ των πραγμάτων 
έπρεπε να αποκτήσει παγκόσμιο χαρακτήρα για 
να μπορέσει να υπάρξει και να διατηρηθεί, εμφα-



Σοσιαλισμός ή βαρβαρότητα 

νίστηκε σε μια πολύ συγκεκριμένη στιγμή τής 
ιστορίας και εφαρμόστηκε από πολύ συγκεκρι-
μένους λαούς – κατά βάση ευρωπαϊκούς οι 
οποίοι είχαν αποκτήσει μεγάλες ποσότητες απο-
θεμάτων και άρχισαν να ασχολούνται εντατικά 
με το εμπόριο.  

Το παγκόσμιο ευρωπαϊκό εμπόριο που άρχι-
σε να αναπτύσσεται κατά την περίοδο τού Με-
σαίωνα απαιτούσε την προσαρμογή παντελώς 
ετερόκλιτων λαών απ’ όλες τις απόψεις σ’ ένα 
νέο σύστημα ανταλλαγής προϊόντων και αγαθών, 
τα οποία έπρεπε να αποκτήσουν χρηματική 
αξία. Με άλλα λόγια, τούς εξανάγκασε να εντα-
χθούν σ’ ένα νέο οικονομικό σύστημα μιας νέας 
υπό ανάπτυξη παγκόσμιας αγοράς, που κάθε 
μέρος τής λειτουργίας της ήταν παντελώς ξένο 
στη φιλοσοφία και την κουλτούρα των λαών τής 
φυσικής οικονομίας. Ξαφνικά, από εκεί που η 
έννοια του κέρδους αποτελούσε κάτι το πα-
ντελώς άγνωστο, έπρεπε τώρα να γίνει βασικό 
στοιχείο τού νέου αυτού απάνθρωπου και πλή-
ρως αντικοινωνικού οικονομικού συστήματος. Ο 
Πολάνυι μάς δίνει μια πλήρως κατατοπιστική 
εικόνα τής υγιούς κατάστασης της πρωτόγονης 
οικονομίας: «Ας εξετάσουμε μία φυλετική κοι-
νωνία. Το οικονομικό συμφέρον τού ατόμου έχει 
ελάχιστη σημασία, επειδή η κοινότητα προστα-
τεύει τα μέλη της από την πείνα όσο δεν υποκύ-
πτει η ίδια σε μια φυσική καταστροφή, περί-
πτωση στην οποία, πάλι, τα συμφέροντα απει-
λούνται συλλογικά και όχι ατομικά. Από την 
άλλη, η διατήρηση των κοινωνικών δεσμών είναι 
ζωτικής σημασίας. Πρώτον, επειδή, αν αγνοήσει 
τον γενικά αποδεκτό κώδικα τιμής ή γενναιοδω-
ρίας, το άτομο αποκόπτεται από την κοινότητα 
και γίνεται απόβλητος· δεύτερον, επειδή, μακρο-
πρόθεσμα, όλες οι κοινωνικές υποχρεώσεις είναι 
αμοιβαίες και η ικανοποίησή τους εξυπηρετεί με 
τον καλύτερο τρόπο και τα συμφέροντα του ατό-
μου. Μια τέτοια κατάσταση πρέπει ν’ ασκεί συ-
νεχή πίεση στο άτομο, να εξαλείφει το ατομικό 
οικονομικό συμφέρον από τη συνείδησή του, σε 
βαθμό που να το καθιστά ικανό να συλλαμβάνει 
σε πολλές [μα όχι σε όλες τις] περιπτώσεις τις 
συνέπειες των πράξεών του απ’ τη σκοπιά τού 
ατομικού του συμφέροντος. Η στάση αυτή ενι-
σχύεται από τις συχνές κοινοτικές δραστηριότη-
τες, όπως το μοίρασμα των τροφίμων ή το μερ-
τικό στα λάφυρα, από μια μακρινή και επικίν-
δυνη εκστρατεία τής φυλής. Η κοινωνική αξία 
που αποδίδεται στη γενναιοδωρία δε συγκρίνε-
ται με οποιαδήποτε άλλη πράξη, με εξαίρεση 
την πλήρη αυταπάρνηση».  

Το γεγονός ότι η οικονομία τής αγοράς έχει 
πολύ αυστηρή ιεραρχική δομή με ισχυρούς και 
αδύναμους, εκμεταλλευτές και εκμεταλλευόμε-
νους, είναι αρκετό για να εξηγήσει το πόσο 
απάνθρωπη και πόσο ακατανόητη ήταν –και πά-
ντα θα είναι– σε λαούς που το οικονομικό τους 

σύστημα ουδεμία σχέση είχε με τη λογική τού 
κέρδους και τού χρηματικού αντιτίμου. Αυτός 
ήταν ο λόγος που οι ισχυροί τής εποχής, οι λευ-
κοί Ευρωπαίοι, εξανάγκασαν δια της βίας όλους 
τους λαούς που κατέκτησαν να προσαρμοστούν 
στο νέο οικονομικό σύστημα του φεουδαλισμού, 
που οδήγησε στη δημιουργία τής παγκόσμιας 
αγοράς – ο Πολάνυι, πολύ σωστά, υποστήριζε 
ότι η οικονομία τής αγοράς, το ελεύθερο εμπόριο 
και ο κανόνας τού χρυσού ήταν βρετανικές επι-
νοήσεις, είχαμε δηλαδή ένα «πήγαινε-έλα» των 
συνθηκών που οδήγησαν στη δημιουργία τού με-
γαλύτερου εκτρώματος της ανθρωπότητας: της 
καπιταλιστική οικονομίας. Οποιαδήποτε οικονο-
μικό σύστημα έχει να κάνει με όρους κέρδους, 
χρήματος και ανταλλαγής είναι αφύσικο και πα-
ντελώς άσχετο με την ανθρώπινη λογική. Γι’ 
αυτό και δε γίνεται να υπάρξει ποτέ μια έλλογη 
και δίκαιη μορφή ενός οικονομικού συστήματος 
που βασίζεται στη παραγωγή κέρδους και στη 
χρηματική συνδιαλλαγή. Η γνωστή και χιλιοει-
πωμένη άνιση κατανομή τού πλούτου διορθώνε-
ται όχι με δικαιότερη ανακατανομή, αλλά με την 
οριστική κατάργησή του – και αυτό παράλληλα 
σημαίνει κατάργηση της καπιταλιστικής οικονο-
μίας και του εξουσιαστικού συστήματος που βα-
σίζεται σε αυτή και τη συντηρεί. Ο Πολάνυι, 
σφοδρός εχθρός τού καπιταλιστικού συστήματος 
και τής πολιτικής τής φιλελεύθερης οικονομίας, 
υποστήριξε –πολύ σωστά– ότι τέτοιου τύπου 
οικονομίες απαιτούν από όλους τους ανθρώπους 
–από τους μεροκαματιάριδες μέχρι τους πολύ 
πιο ευνοημένους [εργάτες και αγρότες], μικρο-
αστούς και μικρομεσαίους–, να ανέχονται διαρ-
κώς περιόδους με δραματικές διακυμάνσεις στο 
βιοτικό τους επίπεδο, οι οποίες επαναλαμβάνο-
νται κάθε πέντε με δέκα χρόνια.  Πρέπει να τονι-
στεί ότι καμία φυσική οικονομία τής συντήρησης 
του παρελθόντος δεν εφάρμοσε τη λογική τής 
συσσώρευσης. Η μόνη μορφή αποθέματος ήταν 
αυτή που εξυπηρετούσε την εύρυθμη λειτουργία 
τής κοινότητας σε περιπτώσεις φυσικών κατα-
στροφών και μόνο. Αν χρησιμοποιήσουμε και τις 
παρατηρήσεις του Μάρσελ Μως [Marcel Mauss] 
όπως τις κατέθεσε στο ιστορικό του έργο «Το 
Δώρο: Μορφές και λειτουργίες της ανταλλαγής», 
ένας ακόμη λόγος διατήρησης μικρού όγκου 
αποθέματος σε πολύ συγκεκριμένα αγαθά γινόταν 
για λόγους κοινωνικοποίησης και φιλικής-ειρη-
νικής επικοινωνίας μεταξύ γειτονικών λαών.  

Αυτός είναι ένας από τους βασικούς λόγους 
που στις μητρογραμμικές/μητροτοπικές κοινω-
νίες τής φυσικής οικονομίας ο πόλεμος και οι 
διενέξεις μεταξύ των λαών ήταν άγνωστες. Αν 
μια φυλή είχε έλλειψη σε κάτι, ακόμη και στο 
φοβερό ζήτημα της έλλειψης γυναικών, όλα λύ-
νονταν μέσω τής ανταλλαγής δώρων – ασχέτως 
αν μετέπειτα κατά το μεταβατικό στάδιο στην 
πατριαρχική κοινωνία αυτή η τόσο υγιής διαδι-

κασία άρχισε να γεννά αφορμές για εχθρικές 
σχέσεις μέχρι και πολέμους. Η κουλτούρα τού 
δώρου και τού αλληλέγγυου εμπορίου ήταν ένας 
από τους λόγους που οι λαοί τού παρελθόντος 
δεν είχαν θέματα ελλείψεων σε τροφή και βασι-
κά αγαθά. Η πληρότητα και η αυτάρκεια σε γη, 
τροφή, στέγη, πρώτες ύλες και εργαλεία είναι 
αυτή που διατηρεί τον ανθρώπινο φιλειρηνικό 
ψυχισμό σε αυτήν την πανέμορφη φυσική του 
κατάσταση. Στις πρωτόγονες κοινωνίεςν των 
μηδενικών ελλείψεων, της απόλυτης ισότητας, 
της έλλειψης εξουσίας, της ανιδιοτελούς διαμοί-
ρασης αγαθών και πληροφοριών, ο πόλεμος και 
οι εχθρικές σχέσεις δεν μπορούσαν εκ των πραγ-
μάτων να εμφανιστούν. Αυτές οι συμπεριφορές 
–ή τάσεις– εμφανίστηκαν μόνο όταν συνέβησαν 
δύο τρομακτικά γεγονότα: α) μετατροπή τής πε-
ριφραγμένης κοινοτικής γης σε ιδιωτική ιδιο-
κτησία, που ανήκε στα χέρια αρχόντων, β) 
διάλυση της φυσικής μη εκχρηματισμένης οικο-
νομίας και αντικατάστασή της από την οικονο-
μία τής αγοράς, η οποία αναδύθηκε μέσα από το 
αρχικά διηπειρωτικό εμπόριο. Οι λαοί που ζού-
σαν στους νήσους Τρόμπριαντ, τους οποίους με-
λέτησε διεξοδικά ο Μαλινόφσκι, είχαν αναπτύ-
ξει ένα σύστημα έμπρακτης αλληλεγγύης και 
διαρκούς επικοινωνίας που επιβεβαιώνει ότι η 
μοναδική οικονομία που μπορεί να λειτουργήσει, 
εξαλείφοντας πάσης φύσεως προβλήματα, είναι 
η φυσική οικονομία τής συντήρησης: «Οι νήσοι 
Τρόμπριαντ σχηματίζουν ένα σχεδόν κυκλικό 
αρχιπέλαγος, και μεγάλο τμήμα τού πληθυσμού 
αυτού τού αρχιπελάγους αφιερώνει σημαντικό 
μέρος τού χρόνου του στο εμπόριο Κούλα. Το 
ονομάζουμε εμπόριο, αν και δεν περικλείει κέρ-
δος, χρηματικό ή σε είδος· κανένα αγαθό δε δια-
τίθεται, ούτε κατέχεται, σε μόνιμη βάση· η από-
λαυση των αγαθών συνίσταται στην παράδοσή 
τους σε κάποιον τρίτο· δεν υπάρχει παζάρεμα, 
ούτε συναλλαγή, και όλη η διαδικασία ορίζεται 
καθ’ ολοκληρίαν από τη μαγεία και την κοινωνι-
κή εθιμοτυπία. Κι όμως, είναι εμπόριο, και οι 
ιθαγενείς επιχειρούν μεγάλες εξορμήσεις σε τα-
κτά χρονικά διαστήματα, με σκοπό να φέρουν 
ένα συγκεκριμένο πολύτιμο αντικείμενο στους 
κατοίκους μακρινών νησιών τού αρχιπελάγους, 
τα οποία επισκέπτονται κατά τη φορά των δει-
κτών τού ρολογιού· αντίστοιχα, διοργανώνονται 
άλλες εξορμήσεις στα νησιά τού αρχιπελάγους, 
με φορά αντίθετη από των δεικτών τού ρολο-
γιού, για τη μεταφορά άλλων πολύτιμων αντι-
κειμένων. Μακροπρόθεσμα, και οι δύο κατηγο-
ρίες αντικειμένων, παραδοσιακά περιβραχιόνια 
από λευκό κοχύλι και περιδέραια από κόκκινο, 
θα κάνουν τον γύρο τού αρχιπελάγους, διαδρομή 
που διαρκεί ως και μια δεκαετία. Επιπλέον, 
υπάρχουν κατά κανόνα ζεύξη συνεταίρων στο 
Κούλα, που θ’ ανταποδώσουν ένα δώρο Κούλα 
με εξ ίσου πολύτιμα περιβραχιόνια και περιδέ-



Ζητήματα Μαρξισμού, τεύχος
 
ραια, κατά προτίμηση εκείνα που είχαν κάποτε 
περιέλθει στην κατοχή σημαντικών προσώπων. 
Αυτή η συστηματική και οργανωμένη ανταλλα
γή πολύτιμων αντικειμένων σε μεγάλες απο
σεις περιγράφεται ορθά ως εμπόριο. Κι όμως, 
αυτό το πολύπλοκο σύνολο λειτουργεί αποκλει
στικά στη βάση τής αμοιβαιότητας. Ένα περί
πλοκο σύστημα που συνδέει τον χώρο, τον χρόνο 
και τον άνθρωπο και καλύπτει, μεταφέροντας χι
λιάδες αντικείμενα, απόσταση
λίων σε χρονικό διάστημα αρκετών δεκαετιών, 
διεκπεραιώνεται δίχως γραπτή καταχώρηση, 
αλλά και δίχως κανένα κίνητρο κέρδους ή 
ανταλλαγής. Αυτό που κυριαρχεί είναι η αμοι
βαιότητα της κοινωνικής συμπεριφοράς, όχι η 
τάση για ανταλλαγή». 

Ο Πολάνυι ανέφερε ότι η οικονομία των πρω
τόγονων λαών τού κόσμου ήταν μια οικονομία 
μπολιασμένη στην κοινωνία. Οι προ
στικές κοινωνίες δεν ήταν έρμαια της οικονομίας 
τους και του εμπορίου με τη μορφή που το γνω
ρίζουμε σήμερα. Ο καπιταλισμός και τ
μα τού φιλελευθερισμού ήταν αυτά που όρισαν 
ότι έπρεπε να συμβεί το μέχρι τότε ανήκουστο, 
δηλαδή οι κοινωνίες να υποταχθούν στην οικο
μία και, ακόμη πιο συγκεκριμένα, στην οικο
μία τής αυτορρυθμιζόμενης αγοράς. Ο όρος 
μπόλιασμα που χρησιμοπ
πολύ σημαντικός, γιατί δείχνει με τον πιο ξεκά
θαρο τρόπο ότι η φυσική μορφή τ
δεν έχει καμία σχέση με το χρήμα, το κέρδος 
και την ανταλλακτική αξία. Άλλωστε, η ίδια η 
λογική προφυλάσσει τον άνθρωπο από την ανά
πτυξη αντιλήψεων περί κοστολόγησης και εμπο
ρευματοποίησης των αγαθών 
καπιταλισμός είναι ένα σύστημα κυριολεκτικά 
της τρέλας. Με ποιά δεδομένα μπορεί ένα άτομο 
να καθορίσει την αξία ενός αντικειμένου από τη 
στιγμή μάλιστα που γνωρίζουμε πολύ καλά 
η φύση τού ανθρώπου είναι να μοιράζεται ελεύ
θερα τα πάντα και όχι να τα κοστολογεί; Όπως 
έγραψε ο Raymond Firth
Primitive Industry» [1926]: 
παράδειγμα, να εκφραστεί η αξία ενός καμακιού 
συναρτήσει μιας ποσότητ
μια τέτοια ανταλλαγή ουδέποτε γίνεται και θ’ 
αντιμετωπιζόταν από τους 
τως φανταστική… Κάθε συγκεκριμένο αντικεί
μενο σχετίζεται με μια συγκεκριμένη κοινωνική 
κατάσταση». 

Η λογική τής κοστολόγησης της εργασίας, 
ενός κατασκευασμένου ή ενός φυσικού προϊό
ντος, δεν έχει καμία θέση στο ανθρώπινο οικο
στημα. Ακόμη κι αν πάρουμε ως παράδειγμα ότι 
δύο άνθρωποι από διαφορετικούς λαούς κάνουν, 
λόγου χάρη, την ίδια ακριβώς εργασία 
με καλλιεργούν και συλλέγουν λαχανικά
ράμετροι που υπάρχουν πίσω από τη διαδικασία 
τής παραγωγής και τ

Ζητήματα Μαρξισμού, τεύχος 3ο, Σεπτέμβρης, 2024

ραια, κατά προτίμηση εκείνα που είχαν κάποτε 
περιέλθει στην κατοχή σημαντικών προσώπων. 
Αυτή η συστηματική και οργανωμένη ανταλλα-
γή πολύτιμων αντικειμένων σε μεγάλες αποστά-
σεις περιγράφεται ορθά ως εμπόριο. Κι όμως, 
αυτό το πολύπλοκο σύνολο λειτουργεί αποκλει-

ς αμοιβαιότητας. Ένα περί-
πλοκο σύστημα που συνδέει τον χώρο, τον χρόνο 
και τον άνθρωπο και καλύπτει, μεταφέροντας χι-
λιάδες αντικείμενα, απόσταση εκατοντάδων μι-
λίων σε χρονικό διάστημα αρκετών δεκαετιών, 

περαιώνεται δίχως γραπτή καταχώρηση, 
αλλά και δίχως κανένα κίνητρο κέρδους ή 
ανταλλαγής. Αυτό που κυριαρχεί είναι η αμοι-
βαιότητα της κοινωνικής συμπεριφοράς, όχι η 

 
άνυι ανέφερε ότι η οικονομία των πρω-

γονων λαών τού κόσμου ήταν μια οικονομία 
λιασμένη στην κοινωνία. Οι προ-καπιταλι-

στικές κοινωνίες δεν ήταν έρμαια της οικονομίας 
τους και του εμπορίου με τη μορφή που το γνω-

ζουμε σήμερα. Ο καπιταλισμός και το σύστη-
μα τού φιλελευθερισμού ήταν αυτά που όρισαν 
ότι έπρεπε να συμβεί το μέχρι τότε ανήκουστο, 

λαδή οι κοινωνίες να υποταχθούν στην οικονο-
μία και, ακόμη πιο συγκεκριμένα, στην οικονο-

ς αυτορρυθμιζόμενης αγοράς. Ο όρος 
που χρησιμοποίησε ο Πολάνυι είναι 

γιατί δείχνει με τον πιο ξεκά-
ρο τρόπο ότι η φυσική μορφή τής οικονομίας 

δεν έχει καμία σχέση με το χρήμα, το κέρδος 
και την ανταλλακτική αξία. Άλλωστε, η ίδια η 
λογική προφυλάσσει τον άνθρωπο από την ανά-

ιλήψεων περί κοστολόγησης και εμπο-
ματοποίησης των αγαθών – γι’ αυτό και ο 

καπιταλισμός είναι ένα σύστημα κυριολεκτικά 
δεδομένα μπορεί ένα άτομο 

να καθορίσει την αξία ενός αντικειμένου από τη 
στιγμή μάλιστα που γνωρίζουμε πολύ καλά ότι 
η φύση τού ανθρώπου είναι να μοιράζεται ελεύ-
θερα τα πάντα και όχι να τα κοστολογεί; Όπως 

Firth στο «Some Features of 
[1926]: «Είναι αδύνατο, για 

παράδειγμα, να εκφραστεί η αξία ενός καμακιού 
συναρτήσει μιας ποσότητας τροφίμων, επειδή 
μια τέτοια ανταλλαγή ουδέποτε γίνεται και θ’ 

μετωπιζόταν από τους Tikopia ως απολύ-
τως φανταστική… Κάθε συγκεκριμένο αντικεί-

νο σχετίζεται με μια συγκεκριμένη κοινωνική 

ς κοστολόγησης της εργασίας, 
τασκευασμένου ή ενός φυσικού προϊό-

δεν έχει καμία θέση στο ανθρώπινο οικοσύ-
στημα. Ακόμη κι αν πάρουμε ως παράδειγμα ότι 
δύο άνθρωποι από διαφορετικούς λαούς κάνουν, 

γου χάρη, την ίδια ακριβώς εργασία –ας πού-
με καλλιεργούν και συλλέγουν λαχανικά–, οι πα-
ράμετροι που υπάρχουν πίσω από τη διαδικασία 

ς παραγωγής και τής συλλογής είναι τόσοι 

πολ
αντι
σία τού ατόμου
νυι μίλησε για το α
στασης, δηλαδή το να κοστολογηθεί και να 
εμπο
μια φυσική δραστηριότητα του ανθρώπου: 
λο
εδράζεται στη διάκριση του Πολάνυι ανάμεσα σε 
πραγματικά κα
τον Πολάνυι, ο ορισμός το
κάτι που έχει παραχθεί για πώληση σε μια 
αγορά. Με βάση τον ορισμό αυτόν, η γη, 
γασία και 
μα
να π
απλώς η δραστηριότητα των ανθρώπων, η γη 
είναι υποδιαιρεμένη φύση και η προσφορά χρή
μα
δια
κές πολιτικές. Η σύγχρονη οικονομική θεωρία
εκκινεί από τον ισχυρισμό ότι αυτά τα πλασμα
τι
πραγματικά εμπορεύματα, αλλά ο Πολάνυι το
ζει ότι αυτή η ταχυδακτυλουργία έχει μοιραίες 
συνέπειες. Σημαίνει ότι η οικονομική θεωρητικο
λο
βά
λάθος ν’ αντιμετωπίζουμε τη φύση και τους αν
θρώ
θορίζεται εξ ολοκλήρου από την αγορά. Αυτό 
παραβιάζει τις βασικές αρχές που έχουν κυβερ
νήσει τη
θρώπινη ζωή θεωρούνταν σχεδόν ανέκαθεν ότι 
εί
φι
υπο
ρά. Μ’ αυτήν του την ένταση στην αντιμ
της φύσης ως εμπορεύματος, ο Πολάνυι προ
αναγ
περι
του να προσφέρει κάποιος άνθρωπος σ’ έναν άλ
λον κάτι χρήσιμο
αντάλ
κατάστασης. Η έννοια της ανταμοιβής
πολύ μιλάνε γι’ αυτή
θρωποι 
και οι εραστές τού παθητικού εισοδήματος
υπήρ
ανθρώπινη εκδ
χαμόγελο, το ευχαριστώ, ένας καλός λόγος για 
την ποιότητα τού αγαθού/τεχνουργήματος και η 
χαρά τ

ανθρωπότητα στην αρχική μας φυσική αναρχική 
μορφή, σε αυτή όπου
αλ
ζό
καταστροφή τού κράτους, β) καταστροφή των 

, 2024 

πολλοί που είναι αδύνατο να σχηματιστεί μια 
αντικειμενική αξία που να αφορά είτε την εργα
σία τού ατόμου, είτε το ίδιο το προϊόν. Ο Πο
νυι μίλησε για το αδιανόητο αυτής της κατά
στασης, δηλαδή το να κοστολογηθεί και να 
εμπορευματοποιηθεί η εργασία,
μια φυσική δραστηριότητα του ανθρώπου: 
λογική που υποβαστάζει το επιχείρημα αυτό 
εδράζεται στη διάκριση του Πολάνυι ανάμεσα σε 
πραγματικά και πλασματικά εμπορεύματα. Για 
τον Πολάνυι, ο ορισμός τού εμπορεύματος είναι: 
κάτι που έχει παραχθεί για πώληση σε μια 
αγορά. Με βάση τον ορισμό αυτόν, η γη, 
γασία και το χρήμα είναι πλασματικά εμπορεύ
ματα, επειδή δεν έχουν παραχθεί εξ αρχής για 
να πουληθούν στην αγορά. Η εργασία είναι 
απλώς η δραστηριότητα των ανθρώπων, η γη 
είναι υποδιαιρεμένη φύση και η προσφορά χρή
ματος και πίστωσης στις σύγχρονες κοινωνίες 
διαμορφώνεται αναγκαστικά από τις κυβερνη
κές πολιτικές. Η σύγχρονη οικονομική θεωρία
εκκινεί από τον ισχυρισμό ότι αυτά τα πλασμα
τικά εμπορεύματα θα συμπεριφέρονται όπως τα 
πραγματικά εμπορεύματα, αλλά ο Πολάνυι το
ζει ότι αυτή η ταχυδακτυλουργία έχει μοιραίες 
συνέπειες. Σημαίνει ότι η οικονομική θεωρητικο
λογία βασίζεται σ’ ένα ψέμα, και αυτό το ψέμα 
βάζει σε κίνδυνο την ανθρώπινη κοινωνία… είναι 
λάθος ν’ αντιμετωπίζουμε τη φύση και τους αν
θρώπους σαν αντικείμενα που η τιμή τους θα κα
θορίζεται εξ ολοκλήρου από την αγορά. Αυτό 
παραβιάζει τις βασικές αρχές που έχουν κυβερ
νήσει την κοινωνία επί αιώνες: η φύση και η αν
θρώπινη ζωή θεωρούνταν σχεδόν ανέκαθεν ότι 
είχαν μια ιερή διάσταση. Είναι αδύνατον να συμ
φιλιώσουμε αυτήν την ιερή διάσταση με την 
υποταγή τής εργασίας και τής φύσης στην αγο
ρά. Μ’ αυτήν του την ένταση στην αντιμ
της φύσης ως εμπορεύματος, ο Πολάνυι προ
αναγγέλλει πολλά επιχειρήματα των σημερινών 
περιβαλλοντολόγων». Η ανάγκη τής προσφοράς, 
του να προσφέρει κάποιος άνθρωπος σ’ έναν άλ
λον κάτι χρήσιμο, χωρίς να επιζητά κάτι ως 
αντάλλαγμα, είναι μέρος τής υγιούς ανθρώπινης 
κατάστασης. Η έννοια της ανταμοιβής
πολύ μιλάνε γι’ αυτήν και λαχταρούν οι μισάν
θρωποι –ιδίως οι φιλελεύθεροι
και οι εραστές τού παθητικού εισοδήματος
υπήρχε στο παρελθόν, αλλά στην πιο αγνή και 
ανθρώπινη εκδοχή της. Η ανταμοιβή ήταν το 
χαμόγελο, το ευχαριστώ, ένας καλός λόγος για 
την ποιότητα τού αγαθού/τεχνουργήματος και η 
χαρά τής ελεύθερης συναλλαγής.

Βλέπουμε λοιπόν ότι για να επιστρέψουμε ως 
ανθρωπότητα στην αρχική μας φυσική αναρχική 
μορφή, σε αυτή όπου βασιλεύει η αδελφοσύνη, η 
αλληλοβοήθεια και η αμερόληπτη αγάπη, χρεια
ζόμαστε να κάνουμε «τέσσερις καταστροφές
καταστροφή τού κράτους, β) καταστροφή των 

λοί που είναι αδύνατο να σχηματιστεί μια 
κειμενική αξία που να αφορά είτε την εργα-

είτε το ίδιο το προϊόν. Ο Πολά-
διανόητο αυτής της κατά-

στασης, δηλαδή το να κοστολογηθεί και να 
, καθώς αποτελεί 

μια φυσική δραστηριότητα του ανθρώπου: «Η 
κή που υποβαστάζει το επιχείρημα αυτό 

εδράζεται στη διάκριση του Πολάνυι ανάμεσα σε 
ι πλασματικά εμπορεύματα. Για 

εμπορεύματος είναι: 
κάτι που έχει παραχθεί για πώληση σε μια 
αγορά. Με βάση τον ορισμό αυτόν, η γη, η ερ-

χρήμα είναι πλασματικά εμπορεύ-
τα, επειδή δεν έχουν παραχθεί εξ αρχής για 

ουληθούν στην αγορά. Η εργασία είναι 
απλώς η δραστηριότητα των ανθρώπων, η γη 
είναι υποδιαιρεμένη φύση και η προσφορά χρή-

τος και πίστωσης στις σύγχρονες κοινωνίες 
μορφώνεται αναγκαστικά από τις κυβερνητι-

κές πολιτικές. Η σύγχρονη οικονομική θεωρία 
εκκινεί από τον ισχυρισμό ότι αυτά τα πλασμα-

κά εμπορεύματα θα συμπεριφέρονται όπως τα 
πραγματικά εμπορεύματα, αλλά ο Πολάνυι τονί-
ζει ότι αυτή η ταχυδακτυλουργία έχει μοιραίες 
συνέπειες. Σημαίνει ότι η οικονομική θεωρητικο-

α, και αυτό το ψέμα 
ζει σε κίνδυνο την ανθρώπινη κοινωνία… είναι 

λάθος ν’ αντιμετωπίζουμε τη φύση και τους αν-
πους σαν αντικείμενα που η τιμή τους θα κα-

θορίζεται εξ ολοκλήρου από την αγορά. Αυτό 
παραβιάζει τις βασικές αρχές που έχουν κυβερ-

ν κοινωνία επί αιώνες: η φύση και η αν-
θρώπινη ζωή θεωρούνταν σχεδόν ανέκαθεν ότι 

χαν μια ιερή διάσταση. Είναι αδύνατον να συμ-
λιώσουμε αυτήν την ιερή διάσταση με την 

ς φύσης στην αγο-
ρά. Μ’ αυτήν του την ένταση στην αντιμετώπιση 
της φύσης ως εμπορεύματος, ο Πολάνυι προ-

γέλλει πολλά επιχειρήματα των σημερινών 
Η ανάγκη τής προσφοράς, 

του να προσφέρει κάποιος άνθρωπος σ’ έναν άλ-
χωρίς να επιζητά κάτι ως 

υγιούς ανθρώπινης 
κατάστασης. Η έννοια της ανταμοιβής, που τόσο 

και λαχταρούν οι μισάν-
ιδίως οι φιλελεύθεροι-νεοφιλελεύθεροι 

και οι εραστές τού παθητικού εισοδήματος–, 
αλλά στην πιο αγνή και 

οχή της. Η ανταμοιβή ήταν το 
χαμόγελο, το ευχαριστώ, ένας καλός λόγος για 
την ποιότητα τού αγαθού/τεχνουργήματος και η 

ς ελεύθερης συναλλαγής. 
Βλέπουμε λοιπόν ότι για να επιστρέψουμε ως 

ανθρωπότητα στην αρχική μας φυσική αναρχική 
βασιλεύει η αδελφοσύνη, η 

ληλοβοήθεια και η αμερόληπτη αγάπη, χρεια-
τέσσερις καταστροφές»: α) 

καταστροφή τού κράτους, β) καταστροφή των 

πόλεων, γ) καταστροφή τής ιδιωτικής ιδιοκτη
σίας, δ) καταστροφή τής εκχρηματισμένης οικο
νομίας. Αν έστω μια από αυτές δεν πραγματο
ποιηθεί, είναι αδύνατο να αναγεννηθεί μια ελεύ
θερη, ανεξούσια

  

* Με αφορμή το βιβλίο τού Καρλ Πολάνυι, 
μεγάλος μετασχηματισμός
νάκης, εκδόσεις 

 

επαναστατικού υποκειμένου 

Η  διαλεκτική του πολιτισμού: Το ένστικτο 
του έρωτα και το ένστικτο του θανάτου.

Κατά τον Μα
του πολιτισμού βρίσκεται στη διαμάχη μεταξύ 
των δύο βασικών ενστίκτων: του ενστίκτου τού 
έρωτα και του ενστίκτου τού θανάτου, μέσα στη 
διαμάχη αυτή κρύβεται η διαλεκτική τού πο
λιτισμού. Το ένστικτό του έρωτα είναι αυτό που 
δημιουργεί τον πολιτισμό αφού επικρατεί του 
ενστίκτου τού θανάτου. Ο Φρόιντ γράφει: 
κοινωνικές σχέσεις των ανθρώπων, όπως μας 
δίδαξε η ψυχαναλυτική έρευνα συμβαίνει ακρι
βώς ότι και στην εξελικτική πορεία τής ερω
κής ατομικής ορμής. Η ερωτική ορμή ζη
ικανοποιήσει τις μεγάλες ανάγκες τής ζωής και 
διαλέγει ως πρώτα της αντικείμενα τα πρόσωπα 
που έχουν σχέση με αυτές. Κι όπως στον καθένα 
μας, έτσι και στην εξέλιξη της ανθρωπότητας, 
μόνον ο έρως επέδρασε σαν συντελεστής πολι
σμού, με την έννοια
σμό στη φιλαλληλία
είναι αυτό  που διοχετεύει  όλο και αυξανόμενη 
επιθετικότητα στον πολιτισμό, καθώς αυτός εξε
λίσσεται. Η επικράτηση του ενστίκτου τής ζωής 
φέρει μαζί της το αίσθημα της ενοχής, το οποίο  
αυξάνεται με την πρόοδο του πολιτισμού. Το 
αίσθημα της ενοχής δεν αλλάζει μόνο ποσοτικά, 
υφίσταται και ποιοτική μεταβολή είναι η ένταση 
της αλογικότητάς του: όσο ο πολ
δεύει γίνεται παράλογη η ύπαρξή του. Πώς προ
κύπτει, όμως, η ενοχή; Ο Φρόιντ την εξηγεί 
μέσα από τη θεωρία των ορμών, παρατηρώντας 
τα δεινά που επιφέρει ο πολιτισμός. 

Προϊστορικά, το αίσθημα της ενοχής έχει την 
προέλευσή του στο

                                        
1  Μαρκούζε, Χ.,  

Ηριδανός, Αθήνα, 1971, σελ. 12
 

λεων, γ) καταστροφή τής ιδιωτικής ιδιοκτη
σίας, δ) καταστροφή τής εκχρηματισμένης οικο

ας. Αν έστω μια από αυτές δεν πραγματο
ηθεί, είναι αδύνατο να αναγεννηθεί μια ελεύ

θερη, ανεξούσια, κοινωνία.  

Ευστράτιος Τζαμπαλάτης

Με αφορμή το βιβλίο τού Καρλ Πολάνυι, 
μεγάλος μετασχηματισμός», μτφρ. Κώστας Γαγα

εκδόσεις Νησίδες, Θεσσαλονίκη, 2007.

 
 

H συγκρότηση του 
επαναστατικού υποκειμένου 

στον Μαρκούζε 
 

Η  διαλεκτική του πολιτισμού: Το ένστικτο 
του έρωτα και το ένστικτο του θανάτου.

 
Μέρος B΄

Κατά τον Μαρκούζε η ιστορική περατότητα 
του πολιτισμού βρίσκεται στη διαμάχη μεταξύ 
των δύο βασικών ενστίκτων: του ενστίκτου τού 
έρωτα και του ενστίκτου τού θανάτου, μέσα στη 
διαμάχη αυτή κρύβεται η διαλεκτική τού πο
λιτισμού. Το ένστικτό του έρωτα είναι αυτό που 

ιουργεί τον πολιτισμό αφού επικρατεί του 
ενστίκτου τού θανάτου. Ο Φρόιντ γράφει: 
κοινωνικές σχέσεις των ανθρώπων, όπως μας 
δίδαξε η ψυχαναλυτική έρευνα συμβαίνει ακρι
βώς ότι και στην εξελικτική πορεία τής ερω
κής ατομικής ορμής. Η ερωτική ορμή ζη
ικανοποιήσει τις μεγάλες ανάγκες τής ζωής και 
διαλέγει ως πρώτα της αντικείμενα τα πρόσωπα 
που έχουν σχέση με αυτές. Κι όπως στον καθένα 
μας, έτσι και στην εξέλιξη της ανθρωπότητας, 

νον ο έρως επέδρασε σαν συντελεστής πολι
σμού, με την έννοια της στροφής από τον εγωι
σμό στη φιλαλληλία»1. Το ένστικτο του θανάτου 
είναι αυτό  που διοχετεύει  όλο και αυξανόμενη 

θετικότητα στον πολιτισμό, καθώς αυτός εξε
ται. Η επικράτηση του ενστίκτου τής ζωής 

φέρει μαζί της το αίσθημα της ενοχής, το οποίο  
αυξάνεται με την πρόοδο του πολιτισμού. Το 
αίσθημα της ενοχής δεν αλλάζει μόνο ποσοτικά, 
υφίσταται και ποιοτική μεταβολή είναι η ένταση 
της αλογικότητάς του: όσο ο πολιτισμός προο
δεύει γίνεται παράλογη η ύπαρξή του. Πώς προ
κύπτει, όμως, η ενοχή; Ο Φρόιντ την εξηγεί 
μέσα από τη θεωρία των ορμών, παρατηρώντας 
τα δεινά που επιφέρει ο πολιτισμός.  

Προϊστορικά, το αίσθημα της ενοχής έχει την 
έλευσή του στο οιδιπόδειο σύμπλεγμα

                                                 
Μαρκούζε, Χ.,  Ψυχανάλυση και Πολιτική, εκδόσεις 
Ηριδανός, Αθήνα, 1971, σελ. 12 

λεων, γ) καταστροφή τής ιδιωτικής ιδιοκτη-
σίας, δ) καταστροφή τής εκχρηματισμένης οικο-

ας. Αν έστω μια από αυτές δεν πραγματο-
ηθεί, είναι αδύνατο να αναγεννηθεί μια ελεύ-

Ευστράτιος Τζαμπαλάτης 
 

Με αφορμή το βιβλίο τού Καρλ Πολάνυι, «Ο 
, μτφρ. Κώστας Γαγα-

2007. 

επαναστατικού υποκειμένου 

Η  διαλεκτική του πολιτισμού: Το ένστικτο 
του έρωτα και το ένστικτο του θανάτου. 

Μέρος B΄ 
 

ρκούζε η ιστορική περατότητα 
του πολιτισμού βρίσκεται στη διαμάχη μεταξύ 
των δύο βασικών ενστίκτων: του ενστίκτου τού 
έρωτα και του ενστίκτου τού θανάτου, μέσα στη 
διαμάχη αυτή κρύβεται η διαλεκτική τού πο-
λιτισμού. Το ένστικτό του έρωτα είναι αυτό που 

ιουργεί τον πολιτισμό αφού επικρατεί του 
ενστίκτου τού θανάτου. Ο Φρόιντ γράφει: «στις 
κοινωνικές σχέσεις των ανθρώπων, όπως μας 
δίδαξε η ψυχαναλυτική έρευνα συμβαίνει ακρι-
βώς ότι και στην εξελικτική πορεία τής ερωτι-
κής ατομικής ορμής. Η ερωτική ορμή ζητάει να 
ικανοποιήσει τις μεγάλες ανάγκες τής ζωής και 
διαλέγει ως πρώτα της αντικείμενα τα πρόσωπα 
που έχουν σχέση με αυτές. Κι όπως στον καθένα 
μας, έτσι και στην εξέλιξη της ανθρωπότητας, 

νον ο έρως επέδρασε σαν συντελεστής πολιτι-
της στροφής από τον εγωι-
. Το ένστικτο του θανάτου 

είναι αυτό  που διοχετεύει  όλο και αυξανόμενη 
θετικότητα στον πολιτισμό, καθώς αυτός εξε-

ται. Η επικράτηση του ενστίκτου τής ζωής 
φέρει μαζί της το αίσθημα της ενοχής, το οποίο  
αυξάνεται με την πρόοδο του πολιτισμού. Το 
αίσθημα της ενοχής δεν αλλάζει μόνο ποσοτικά, 
υφίσταται και ποιοτική μεταβολή είναι η ένταση 

ιτισμός προο-
δεύει γίνεται παράλογη η ύπαρξή του. Πώς προ-
κύπτει, όμως, η ενοχή; Ο Φρόιντ την εξηγεί 
μέσα από τη θεωρία των ορμών, παρατηρώντας 

Προϊστορικά, το αίσθημα της ενοχής έχει την 
ύμπλεγμα, ο θά-

, εκδόσεις 



νατος του πατέρα από τη φατρία των αδελφών 
προκάλεσε τύψεις και δημιούργησε με αυτόν τον 
τρόπο το υπερεγώ δια μέσω της ταύτισης
σκοπό την παρεμπόδιση της επανάληψης αυτής 
της πράξης: «κάθε εκδήλωση εγκράτειας γίνεται 
δυναμική συνείδηση κ
τάλειψη της ικανοποίησης αυξάνει την αυστη
τητα και την αυταρχικότητά της (...) κάθε επι
τική ορμή, που παραλείπουμε να ικανοποιή
με, την αντλεί το υπερεγώ για να ενισχύσει τη 
δική του επιθετικότητα 
υπερεγώ δηλαδή αναλαμβάνει τον ρόλο να εμπο
δίσει τον πορισμό ικανοποίησης του επιθετικού 
ενστίκτου, ασκώντας εξουσία στο εγώ με ένα 
καταπιεστικό αυταρχικό τρόπο, με σκοπό την 
ανακοπή τής ορμής τού θανάτου που συνο
ται πάντα από το αίσθημα της επιθετικότητας 
και έχει ως σκοπό την ικανοποίηση αυτής.
πάνω σε αυτή τη λογική που εξηγεί
διαμάχη μεταξύ του έρωτα και του θανάτου: ο 
έρωτας με την επικράτησή του ως «απαγο
τικός εκπρόσωπος»  αρχίζει να επιτελεί το έργο 
του σχηματίζοντας τον πολιτισμό, την κοινωνία 
που αντικαθιστά τον πατέρα, αλλά για να διατη
ρήσει την ύπαρξή της η κοινωνία πρέπει να 
εντείνει το αίσθημα της ενοχής, μία αμυντική 
γραμμή σε οτιδήποτε θα απειλούσε να άρει την 
εξουσία της, πρέπει δηλαδή να καθυποτάξει τις 
επιθετικές ορμές ακόμα περισσότερο: «Αφού ο 
πολιτισμός υπακούει μια εσωτερική ερωτική του 
ορμή, που τον ωθεί να δέσει την ανθρωπότητα 
σε μία σφικτά πλεγμένη μάζα, δεν μπορεί να πε
τύχει τον σκοπό αυτόν παρά μόνο με την προ
σπάθεια δημιουργίας ενός αισθήματος ενοχής 
που αυξάνεται ολοένα. Ό,τι άρχισε σε σχέση με 
τον πατέρα, τελειώνει σε σχέση με τ
Αν ο πολιτισμός αποτελεί μια αναπόφευκτη ανά
πτυξη από την ομάδα τής οικογένειας στην ομά
δα τής ανθρωπότητας, τότε μία επίταση του 
αισθήματος της ενοχής 
της διαμάχης τής αμφιρρέπειας, του αιώνιου 
αγώνα μεταξύ έρωτα και θ
ρηκτα δεμένη με αυτόν, μέχρι του σημείου όπου 
το αίσθημα της ενοχής ίσως πάρει τέτοιες 
διαστάσεις που να κοντεύει να ξεπεράσει τα όρια 
αντοχής των ατόμων»3

Στη φροϋδική θεωρία η οπτική αυτή εγκατα
λείπεται· για τον Φρόιν
έλλογο από αυτό που παράγει ο πολιτισμός και 
η ιδέα τής καταστροφής του δεν είναι παρά μία 
«εγκληματική ενέργεια», ένας παραλογισμός
Στην κατεύθυνση αυτήν, συνεπώς, είναι επιτα
κτική η ενίσχυση του ενωτικού έρωτα απένα
στην επιθετικότητα και αυτό μπορεί να επιτευχ

                                        
2  Freud S. (1949). Civilization and Its Discentets.

London: Hogarth Press
Έρως και Πολιτισμός, 
1981, σελ. 86  

3 ό.π. σελ. 87 
4 Στο ίδιο 

νατος του πατέρα από τη φατρία των αδελφών 
προκάλεσε τύψεις και δημιούργησε με αυτόν τον 

υπερεγώ δια μέσω της ταύτισης, με 
σκοπό την παρεμπόδιση της επανάληψης αυτής 
της πράξης: «κάθε εκδήλωση εγκράτειας γίνεται 
δυναμική συνείδηση και κάθε καινούργια εγκα-

λειψη της ικανοποίησης αυξάνει την αυστηρό-
τα και την αυταρχικότητά της (...) κάθε επιθε-

τική ορμή, που παραλείπουμε να ικανοποιήσου-
με, την αντλεί το υπερεγώ για να ενισχύσει τη 
δική του επιθετικότητα (κατά του εγώ)»2. Το 
υπερεγώ δηλαδή αναλαμβάνει τον ρόλο να εμπο-

σει τον πορισμό ικανοποίησης του επιθετικού 
στίκτου, ασκώντας εξουσία στο εγώ με ένα 
ταπιεστικό αυταρχικό τρόπο, με σκοπό την 
κοπή τής ορμής τού θανάτου που συνοδεύε-

ται πάντα από το αίσθημα της επιθετικότητας 
και έχει ως σκοπό την ικανοποίηση αυτής. Είναι 
πάνω σε αυτή τη λογική που εξηγείται η αιώνια 
διαμάχη μεταξύ του έρωτα και του θανάτου: ο 
έρωτας με την επικράτησή του ως «απαγορευ-
τικός εκπρόσωπος»  αρχίζει να επιτελεί το έργο 
του σχηματίζοντας τον πολιτισμό, την κοινωνία 
που αντικαθιστά τον πατέρα, αλλά για να διατη-

της η κοινωνία πρέπει να 
νει το αίσθημα της ενοχής, μία αμυντική 
μή σε οτιδήποτε θα απειλούσε να άρει την 

εξουσία της, πρέπει δηλαδή να καθυποτάξει τις 
επιθετικές ορμές ακόμα περισσότερο: «Αφού ο 
πολιτισμός υπακούει μια εσωτερική ερωτική του 

μή, που τον ωθεί να δέσει την ανθρωπότητα 
σε μία σφικτά πλεγμένη μάζα, δεν μπορεί να πε-
τύχει τον σκοπό αυτόν παρά μόνο με την προ-

θεια δημιουργίας ενός αισθήματος ενοχής 
που αυξάνεται ολοένα. Ό,τι άρχισε σε σχέση με 
τον πατέρα, τελειώνει σε σχέση με τη κοινωνία. 
Αν ο πολιτισμός αποτελεί μια αναπόφευκτη ανά-
πτυξη από την ομάδα τής οικογένειας στην ομά-
δα τής ανθρωπότητας, τότε μία επίταση του 
αισθήματος της ενοχής –αποτέλεσμα της σύμφυ-
της διαμάχης τής αμφιρρέπειας, του αιώνιου 

να μεταξύ έρωτα και θανάτου– θα είναι άρ-
ρηκτα δεμένη με αυτόν, μέχρι του σημείου όπου 
το αίσθημα της ενοχής ίσως πάρει τέτοιες 
διαστάσεις που να κοντεύει να ξεπεράσει τα όρια 

3. 
Στη φροϋδική θεωρία η οπτική αυτή εγκατα-

λείπεται· για τον Φρόιντ δεν υπάρχει τίποτα πιο 
έλλογο από αυτό που παράγει ο πολιτισμός και 
η ιδέα τής καταστροφής του δεν είναι παρά μία 
«εγκληματική ενέργεια», ένας παραλογισμός4. 
Στην κατεύθυνση αυτήν, συνεπώς, είναι επιτα-
κτική η ενίσχυση του ενωτικού έρωτα απέναντι 
στην επιθετικότητα και αυτό μπορεί να επιτευχ-

                                                 
Civilization and Its Discentets. 
Press p. 43 στο Μαρκούζε, Χ., 

ς, εκδόσεις Κάλβος, Αθήνα, 

θεί μόνο με την ενίσχυση των σεξουαλικών 
ενστίκτων. Εδώ, όμως, κατά τον Μαρκούζε, βρι
σκό
καταπιέζει τα ένστικτα, δεν τα εντείνει, καθώς, 
όπως αναφέρει, «η ύπαρξή τ
την επέκταση και την επίταση της πειθάρχησης 
και του ελέγχου»

θεωρία του δεν εξετάζει πού θα οδηγούσε μία 
παράλογη αύξηση του αισθήματος της ενοχής. 
Παρόλα αυτά δεν μπορεί παρά να αναδειχθεί το 
παράλογο της επίτασης της ενοχής μέσα στον 
π
πολιτισμό να αναπτυχθούν τα σεξουαλικά ένστι
κτα με σκοπό την ενδυνάμωση του έρωτα, κα
θώς η ύπαρξη του πολιτισμού αυτού έγκειται 
ακριβώς στην ολοένα και αυξανόμενη πειθάρχη
ση και στον έλεγχο, μπορεί να ειπωθεί
νικά ο πολιτισμός βασίζεται στην καταπίεση 
των ενστίκτων.
να πούμε πως ο αν πολιτισμός είναι πρόοδος 
στο έργο 
σία ικανοποιεί τις ανάγκες κάθε ατόμου,  
καθώς σε αυτό το
γα
με τη δυστυχία: Το βασικά έργο μέσα στον 
πολιτισμό είναι χωρίς λίμπιντο και είναι η 
εργα
σκεια, και η δυσαρέσκεια δεν μπορεί παρά να 
επιβάλλετ
απαιτείται για την παραγωγή έργου δεν μπορεί 
να ληφθεί από κανένα άλλο ένστικτο παρά από 
τα πρωτογενή
μα του έρωτα μιλάμε εδώ για αφαίρεση λί
μπιντο: «Ο πολιτισμός προμηθεύεται μεγάλο 
μέ
ζεται, αφαιρώντας την από τον σεξουαλισμό
Ένα μέρος αυτής της ενέργειας διοχετεύεται για 
παράδειγμα 
κοινωνικές σχέσεις 
αυτές οι σχέσεις περιέχουν ορμές οι οποίες συ
γκρατούνται από μία εσωτερική αντίσταση, 
όπως επίσης και από έναν εξωτερικό εξανα
σμό. Κατά τον 
προκα
τού πλούτου του πολιτισμού.
αυτές ορμές
δεν παραιτούνται ολοκληρωτικά από την ικα
νοποίηση των σεξουαλικών ενστίκτων
τ

«

                                        
5

6

7

8

θεί μόνο με την ενίσχυση των σεξουαλικών 
ενστίκτων. Εδώ, όμως, κατά τον Μαρκούζε, βρι
σκόμαστε μπρος σε ένα αδιέξοδο· ο πολιτισμός 
καταπιέζει τα ένστικτα, δεν τα εντείνει, καθώς, 
όπως αναφέρει, «η ύπαρξή του εξαρτάται από 
την επέκταση και την επίταση της πειθάρχησης 
και του ελέγχου»5.  

Όπως έχουμε ήδη αναφέρει, ο Φρόιντ στη 
θεωρία του δεν εξετάζει πού θα οδηγούσε μία 
παράλογη αύξηση του αισθήματος της ενοχής. 
Παρόλα αυτά δεν μπορεί παρά να αναδειχθεί το 
παράλογο της επίτασης της ενοχής μέσα στον 
πολιτισμό. Και αφού δε δύναται μέσα στον ίδιο 
πολιτισμό να αναπτυχθούν τα σεξουαλικά ένστι
κτα με σκοπό την ενδυνάμωση του έρωτα, κα
θώς η ύπαρξη του πολιτισμού αυτού έγκειται 
ακριβώς στην ολοένα και αυξανόμενη πειθάρχη
ση και στον έλεγχο, μπορεί να ειπωθεί
νικά ο πολιτισμός βασίζεται στην καταπίεση 
των ενστίκτων.6 Για παράδειγμα δεν μπορούμε 
να πούμε πως ο αν πολιτισμός είναι πρόοδος 
στο έργο (εργασία) αυτό σημαίνει ότι η εργα
σία ικανοποιεί τις ανάγκες κάθε ατόμου,  
καθώς σε αυτό το στάδιο του πολιτισμού η ερ
γασία είναι συνώνυμη με την μη ικανοποίηση, 
με τη δυστυχία: Το βασικά έργο μέσα στον 
πολιτισμό είναι χωρίς λίμπιντο και είναι η 
εργασία, η  εργασία,  όμως, σημαίνει δυσα
σκεια, και η δυσαρέσκεια δεν μπορεί παρά να 
επιβάλλεται. Επειδή ακριβώς η ενέργεια που 
απαιτείται για την παραγωγή έργου δεν μπορεί 
να ληφθεί από κανένα άλλο ένστικτο παρά από 
τα πρωτογενή, καθώς ο πολιτισμός είναι γέν
μα του έρωτα μιλάμε εδώ για αφαίρεση λί
μπιντο: «Ο πολιτισμός προμηθεύεται μεγάλο 
μέρος τής διανοητικής ενέργειας που του χρειά
ζεται, αφαιρώντας την από τον σεξουαλισμό
Ένα μέρος αυτής της ενέργειας διοχετεύεται για 
παράδειγμα εκτός από την εργασία και στις 
κοινωνικές σχέσεις (οικογένεια, φίλοι, γάμος), 
αυτές οι σχέσεις περιέχουν ορμές οι οποίες συ
γκρατούνται από μία εσωτερική αντίσταση, 
όπως επίσης και από έναν εξωτερικό εξανα
σμό. Κατά τον Φρόιντ οι απαρνήσεις αυτές 
προκαλούν τη συσσώρευση του υλικού και ιδεα
τού πλούτου του πολιτισμού.8

αυτές ορμές, αν και δεν είναι εξυψωμένες
δεν παραιτούνται ολοκληρωτικά από την ικα
νοποίηση των σεξουαλικών ενστίκτων
τις  ονομάζει «συγγενή προς την εξύψωση

Για να συνοψίσουμε, αυτό που ονομάζουμε  
«κύρια σφαίρα τού πολιτισμού»

                                                 
5  Civilized Sexual Morality and Modern

(Η Πολιτισμένη Σεξουαλική Ηθική
Νευρικότητα), Άπαντα, ΙΙ, 82 στο Μαρκού
Έρως και Πολιτισμός, εκδόσεις Κάλβος, Αθήνα, 
1981, σελ. 88  

6  ό.π., σελ. 88 
7  «Ο Πολιτισμός ϗ οι Δυστυχίες του

Χ.(1981). Έρως ϗ Πολιτισμός. Αθήνα
8  ό.π., σελ. 89 

θεί μόνο με την ενίσχυση των σεξουαλικών 
ενστίκτων. Εδώ, όμως, κατά τον Μαρκούζε, βρι-

μαστε μπρος σε ένα αδιέξοδο· ο πολιτισμός 
καταπιέζει τα ένστικτα, δεν τα εντείνει, καθώς, 

ου εξαρτάται από 
την επέκταση και την επίταση της πειθάρχησης 

Όπως έχουμε ήδη αναφέρει, ο Φρόιντ στη 
θεωρία του δεν εξετάζει πού θα οδηγούσε μία 
παράλογη αύξηση του αισθήματος της ενοχής. 
Παρόλα αυτά δεν μπορεί παρά να αναδειχθεί το 
παράλογο της επίτασης της ενοχής μέσα στον 

ολιτισμό. Και αφού δε δύναται μέσα στον ίδιο 
πολιτισμό να αναπτυχθούν τα σεξουαλικά ένστι-
κτα με σκοπό την ενδυνάμωση του έρωτα, κα-
θώς η ύπαρξη του πολιτισμού αυτού έγκειται 
ακριβώς στην ολοένα και αυξανόμενη πειθάρχη-
ση και στον έλεγχο, μπορεί να ειπωθεί πως γε-
νικά ο πολιτισμός βασίζεται στην καταπίεση 

Για παράδειγμα δεν μπορούμε 
να πούμε πως ο αν πολιτισμός είναι πρόοδος 

εργασία) αυτό σημαίνει ότι η εργα-
σία ικανοποιεί τις ανάγκες κάθε ατόμου,  

στάδιο του πολιτισμού η ερ-
σία είναι συνώνυμη με την μη ικανοποίηση, 

με τη δυστυχία: Το βασικά έργο μέσα στον 
πολιτισμό είναι χωρίς λίμπιντο και είναι η 

σημαίνει δυσαρέ-
σκεια, και η δυσαρέσκεια δεν μπορεί παρά να 

Επειδή ακριβώς η ενέργεια που 
απαιτείται για την παραγωγή έργου δεν μπορεί 
να ληφθεί από κανένα άλλο ένστικτο παρά από 

καθώς ο πολιτισμός είναι γέννη-
μα του έρωτα μιλάμε εδώ για αφαίρεση λί-
μπιντο: «Ο πολιτισμός προμηθεύεται μεγάλο 

ς διανοητικής ενέργειας που του χρειά-
ζεται, αφαιρώντας την από τον σεξουαλισμό».7 
Ένα μέρος αυτής της ενέργειας διοχετεύεται για 

εκτός από την εργασία και στις 
οικογένεια, φίλοι, γάμος), 

αυτές οι σχέσεις περιέχουν ορμές οι οποίες συ-
γκρατούνται από μία εσωτερική αντίσταση, 
όπως επίσης και από έναν εξωτερικό εξαναγκα-

οι απαρνήσεις αυτές 
λούν τη συσσώρευση του υλικού και ιδεα-

8 Οι τελευταίες 
αν και δεν είναι εξυψωμένες, αφού 

δεν παραιτούνται ολοκληρωτικά από την ικα-
νοποίηση των σεξουαλικών ενστίκτων, ο Φρόιντ  

ή προς την εξύψωση».  
αυτό που ονομάζουμε  

» δεν είναι παρά 

Modern Nernousness 
Ηθική ϗ η Σύγχρονη 

στο Μαρκούζε, Χ., 
κδόσεις Κάλβος, Αθήνα, 

ες του» στο Μαρκούζε, 
Αθήνα: Κάλβος σ. 89  

μία εξύψωση η οποία είναι συνδεδεμένη με σε
ξουαλική εκφόρτιση, πρόκειται δηλαδή για έναν 
μισό έρωτα που στερείται της σεξουαλικότητάς 
του: «το προ
ισορροπία μέσα στη δομή των ενστίκτων
είναι συγχώνευση του 
τού θανάτου, στη συγχώνευση αυτή, ο 
έχει επιβληθεί στον εχθρικό του σύντροφο»
την εξύψωση
νατεί να συγκρατήσει τα καταστροφικά στοι
χεία, τα απελευθερώνει με αποτέλεσμα αυτά να 
διοχετεύονται με μία τάση επιθετική. Ο πολι
σμός, όμως,
νεί συνεχώς τον έρωτα και όλο και περισσότερες 
καταστροφικές ροπές απελευθερώνονται, το 
γεγονός αυτό προκαλεί μία εντεινόμενη διαμάχη 
μεταξύ το
κτου τής ζωής, όπου το πρώτο παλεύει να εξο
σιάσει το δεύτερο, με αυτόν τον τρόπο ο πολι
τισμός οδηγείται σε αυτοκαταστροφή. Κατά τον 
Μαρκούζε, το επιχείρημα αυτό εγείρει κάποιες 
αντιρρήσεις
στο και δεν απαιτεί πάντα σεξουαλική εκφόρ
ση, επίσης οι επιβαλλόμεν
ανακοπές έχουν επίδραση πάνω στα παράγωγα 
του ενστίκτου το
καταστροφικότητα), με αποτέλεσμα οι απα
ρεύσεις που επιφέρει ο πολιτισμός να ενισχύουν 
τον έρωτα. Επιπρόσθετα το έργο μέσα στον πο
λιτισμό είναι κ
θετικής παρόρμησης με αποτέλεσμα να ενι
σχύεται πάλι ο έρωτας.

Επιδίωξη λοιπόν του θεωρητικού τ
κφούρτης είναι να ιδωθεί η προβληματική αυτή 
που αναδύεται από τη θεωρία των ενστίκτων  
μέσα από την αρχή της απόδοσης, όπ
τής απόδοσης η 
μορφή τής αρχής τ
την οποία θα μιλήσουμε προσεχώς.

 

* Με αφορμή το έργο τού Μαρκούζε, Χ., 
Πολιτισμός

 
Βιβλιογραφικές 

Μαρκούζε, Χ.
Ηριδανός, 

Μαρκούζε, Χ.
Κάλβος

Freud, S., 
Press, London

Freud, S. Το εγώ
Αθήνα, 1970

Freud, S. Collected Papers (
Sexual Morality and Modern Nernous
Hagarth Press

 

                                        
9  Το εγώ και το προεγώ

Πολιτισμό
  10 Μαρκούζε

Κάλβος. 

Σοσιαλισμός ή βαρβαρότητα

μία εξύψωση η οποία είναι συνδεδεμένη με σε
λική εκφόρτιση, πρόκειται δηλαδή για έναν 

μισό έρωτα που στερείται της σεξουαλικότητάς 
«το προτσές τής εξύψωσης αλλοιώνει την 

ισορροπία μέσα στη δομή των ενστίκτων. 
είναι συγχώνευση του έρωτα και του ενστίκτου 

θανάτου, στη συγχώνευση αυτή, ο 
έχει επιβληθεί στον εχθρικό του σύντροφο»
την εξύψωση, όμως, και καθώς ο  έρωτας αδυ
νατεί να συγκρατήσει τα καταστροφικά στοι
χεία, τα απελευθερώνει με αποτέλεσμα αυτά να 

χετεύονται με μία τάση επιθετική. Ο πολι
όμως, βασιζόμενος στην εξύψωση εξασθε

νεί συνεχώς τον έρωτα και όλο και περισσότερες 
καταστροφικές ροπές απελευθερώνονται, το 
γεγονός αυτό προκαλεί μία εντεινόμενη διαμάχη 

ταξύ τού ενστίκτου τού θανάτου και το
ς ζωής, όπου το πρώτο παλεύει να εξο

σιάσει το δεύτερο, με αυτόν τον τρόπο ο πολι
τισμός οδηγείται σε αυτοκαταστροφή. Κατά τον 
Μαρκούζε, το επιχείρημα αυτό εγείρει κάποιες 

ρήσεις, καθώς δεν είναι κάθε έργο δυσά
στο και δεν απαιτεί πάντα σεξουαλική εκφόρ
ση, επίσης οι επιβαλλόμενες από τον πολιτισμό 
ανακοπές έχουν επίδραση πάνω στα παράγωγα 
του ενστίκτου τού θανάτου (επιθετικότητα, 

στροφικότητα), με αποτέλεσμα οι απα
ρεύσεις που επιφέρει ο πολιτισμός να ενισχύουν 
τον έρωτα. Επιπρόσθετα το έργο μέσα στον πο

τισμό είναι κοινωνική εκμετάλλευση κάθε επι
θετικής παρόρμησης με αποτέλεσμα να ενι
σχύεται πάλι ο έρωτας. 

Επιδίωξη λοιπόν του θεωρητικού τής Φραν
κφούρτης είναι να ιδωθεί η προβληματική αυτή 
που αναδύεται από τη θεωρία των ενστίκτων  
μέσα από την αρχή της απόδοσης, όπου αρχή 

ς απόδοσης η «κυριαρχούσα και ιστορική 
ς αρχής τής πραγματικότητας

την οποία θα μιλήσουμε προσεχώς. 

Βέρα Ξηρόπ

Με αφορμή το έργο τού Μαρκούζε, Χ., Έρως και 
λιτισμός, εκδόσεις Κάλβος, Αθήνα, 1981

Βιβλιογραφικές αναφορές 

ζε, Χ., Ψυχανάλυση και Πολιτική, 
Ηριδανός, Αθήνα, 1971 

ζε, Χ., Έρως και Πολιτισμός, εκδόσεις 
Κάλβος, Αθήνα, 1981 

 Civilization and Its Discentet, 
London, 1949 
Το εγώ ϗ το Προεγώ, εκδόσεις Γκο
, 1970 

, S. Collected Papers (Άπαντα) ΙΙ. Civi
Sexual Morality and Modern Nernous
Hagarth Press, London 

 
                                                 

και το προεγώ στο Μαρκούζε, Χ., Έ
Πολιτισμός, εκδόσεις Κάλβος, Αθήνα, 1981, σελ. 90

ζε, Χ. (1981). Έρως και Πολιτισμός. Αθή
 

Σοσιαλισμός ή βαρβαρότητα 

μία εξύψωση η οποία είναι συνδεδεμένη με σε-
λική εκφόρτιση, πρόκειται δηλαδή για έναν 

μισό έρωτα που στερείται της σεξουαλικότητάς 
ς εξύψωσης αλλοιώνει την 

. Η ζωή 
ρωτα και του ενστίκτου 

θανάτου, στη συγχώνευση αυτή, ο έρωτας 
έχει επιβληθεί στον εχθρικό του σύντροφο».9 Με 

και καθώς ο  έρωτας αδυ-
νατεί να συγκρατήσει τα καταστροφικά στοι-
χεία, τα απελευθερώνει με αποτέλεσμα αυτά να 

χετεύονται με μία τάση επιθετική. Ο πολιτι-
σιζόμενος στην εξύψωση εξασθε-

νεί συνεχώς τον έρωτα και όλο και περισσότερες 
καταστροφικές ροπές απελευθερώνονται, το 
γεγονός αυτό προκαλεί μία εντεινόμενη διαμάχη 

θανάτου και τού ενστί-
ς ζωής, όπου το πρώτο παλεύει να εξου-

σιάσει το δεύτερο, με αυτόν τον τρόπο ο πολι-
τισμός οδηγείται σε αυτοκαταστροφή. Κατά τον 
Μαρκούζε, το επιχείρημα αυτό εγείρει κάποιες 

καθώς δεν είναι κάθε έργο δυσάρε-
στο και δεν απαιτεί πάντα σεξουαλική εκφόρτι-

ες από τον πολιτισμό 
ανακοπές έχουν επίδραση πάνω στα παράγωγα 

θανάτου (επιθετικότητα, 
στροφικότητα), με αποτέλεσμα οι απαγο-

ρεύσεις που επιφέρει ο πολιτισμός να ενισχύουν 
τον έρωτα. Επιπρόσθετα το έργο μέσα στον πο-

οινωνική εκμετάλλευση κάθε επι-
θετικής παρόρμησης με αποτέλεσμα να ενι-

ς Φραν-
κφούρτης είναι να ιδωθεί η προβληματική αυτή 
που αναδύεται από τη θεωρία των ενστίκτων  

ου αρχή 
κυριαρχούσα και ιστορική 
ς πραγματικότητας»10, για 

Βέρα Ξηρόπητα 
 

Έρως και 
, εκδόσεις Κάλβος, Αθήνα, 1981. 

, εκδόσεις 

, εκδόσεις 

, Hogarth 

εκδόσεις Γκοβόστη, 

Civilized 
Sexual Morality and Modern Nernousness, 

Έρως και 
λβος, Αθήνα, 1981, σελ. 90  

ς. Αθήνα: 



Ζητήματα Μαρξισμού, τεύχος 3ο, Σεπτέμβρης, 2024 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 




